

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

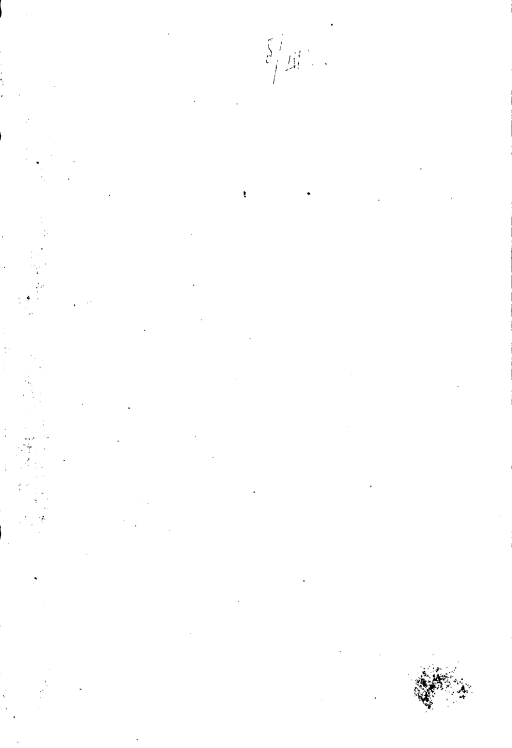
#### **About Google Book Search**

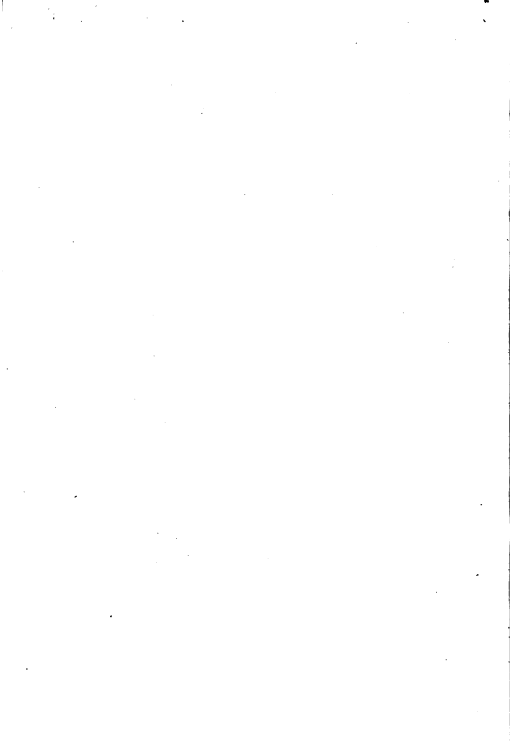
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

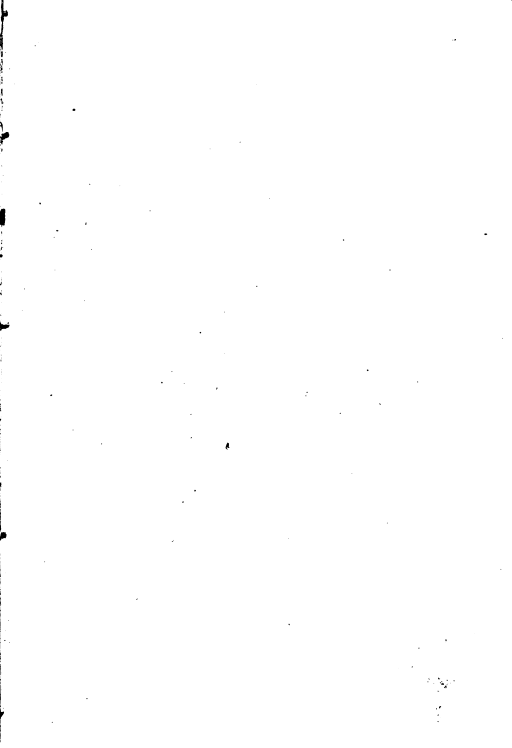


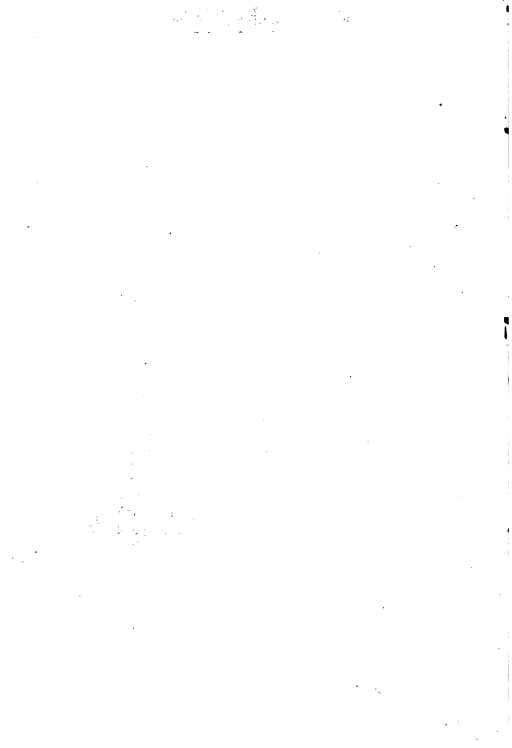












# НАРОДНА БИБЛИОТЕКА ВОГОМИЛИ.

II. E. 5/21.

# MPBRBA BOGAMBGRA Retranović, Bozidar.

крьстяни

Историчка расправа.

написао Д.р БОЖИДАР ПЕТРАНОВИЋ.



У ЗАДРУ Печатня Демарки-Ружіер. 1867

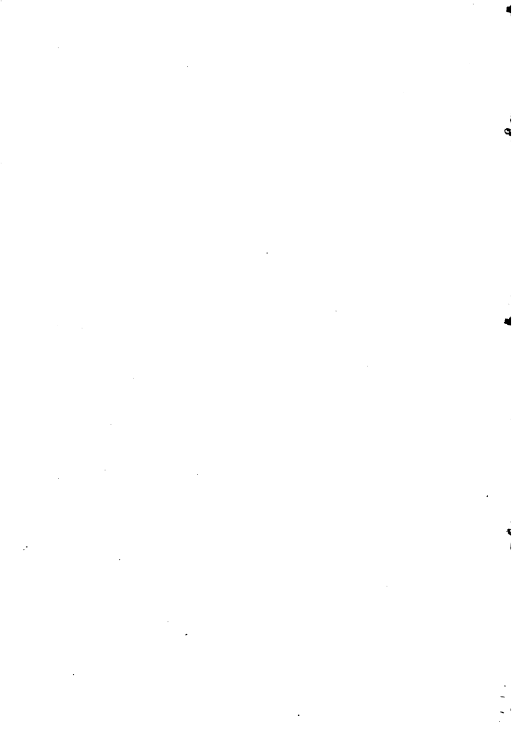
26333

BT 1355 P48

Чреда есть блазнамъ бывати, но да ся явять избранніи.

КОСМА пресвитеръ.

## први дієл.



#### Исторички преглед югославянства.

(Од V—XII. віска).

Много столька' пріє доласка Рвата' и Срба' у Иллирик, йош за римске републике и потоньих царева, живила су славянска племена с ову страну Дунава. У V. стол. велики дієл данашню Бугарске, именито западня йой страна — древна Дарданія — біяше стално насельна Славянима. Цар Юстиніян (префе Управда) родом из Ведрене, съдіо є на царскоме престолу у Византін; у римско-грчким легіонима служили су на тисуће Славяни; многе чете и већи воени одреди имали су славянске войводе;

¹ Види: Constantini Porph. de thematibus et administrando imperio. Comm. rec. J. Bekker. Bonn. 1840. 8. — Письма объ исторіи Сербовъ и Болгаръ. Соч. А. Гильфердинга. Москва 1855. — Въкъ болгарскаго Царя Симеона. Сочиненіе С. Н. Палаузова С. Петербургъ 1852. — Русская бесъда 1859. ПП. Москва. Отдълъ, Науки 105—160. — Starožitnosti slovanske од П. Шафарика. Нъм. превод: Slavische Alterthümer von Mosig v. Aehrenfeld. Leipzig 1843. II. 8.

од тих заповъдника исторія споминъ Доброгоста, Свегорда и Хвалибуда, коме последнему као войводи над Траціом (г. 530) повери Юстиніян границу дунавску да ю брани од варвара'. Прве половине V. столька други многобройни Славяни. иза Дунава, користећи се ядним положаем византискога царства, прелазаху Дунав те се по римским провинціяма распростираху, пустошени у честим борбама с Грцима мачем и огнъм Иллирик, Трацію, Мацедонію, те оном приликом продру до у саму Грчку (г. 581). Дуго е врієме Цариград біо одвоєн од Солуна кроз независна славянска племена, што се чврсто настанише између она два поглавита града грчке царевине. Г. 676 пет од тих племена — Дреговићи, Сакулати, Велесићи, βαγενέται (по Шафарику Войнићи) и Борсаци не могавши узети юришем Солун, заузеще богате пределе около тога града и на далеко. Тако Дреговики и Сакулати пригисну поля између Веррів и Солуна; Борсаци утврде се на свверозападу, гдв су и данас градови Охрид и Манастир; Велесићи ухвате и покрію южну Тессалію, Беоцію с Тивом, Аттику с Атином; племе ваукийта намъсти се на запад од Велесића' у южном Епиру према острову Крфу. Од Солуна пак к съвероистоку окуће се Струмничани дуж ріске Струмнице или Струме и Ренждани на приморю Арципелага. 1 По свему томе може се чисто тврдити да су у VII. ст. Мизія, скоро сва Трація, Мацедонія и велики дієл Тессаліє биле већ землъ екроз славянске. Да е пак у тим странама живаль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Русская Бесьда. Москва 1859. III. Науки ст. 107, 108.

славянски біо онда снажан и броєм врло як види се из тога, што су Бугари, дошавши около половине VI. ст. из уралске своє постойбине у Мизію, за сто и нешто више година са свим се прелили у ондъшнъ Славяне, кое они власти свойой подчинище.

У исто врієме, за владаня Ираклія (610-641), Авари народ скитачки пређу Саву и разлію се по Лалмацін, коя бъще онда много пространія него што е данас, обузимаюни садашню Далмацію, Ерцеговину, Црнугору, съверну Албанію и т. д.; протъраю из нъ римске населбине, те стану по ньой немилице плівнити и палити, док су в у голу пустош претворили. Цар Ираклів да би се одупро са те сгране аварским навалама, зовне у помоћ племе славянско — Рвате — иза карпатских гора, у западньой чести садашнъ Галиців, што се дуго врівме авала Бълорватском. Оружаном силом дођу Рвати у Далмацію под запов'вдништвом своих поглавица, петоро браће из кнежевске куће; у лютим боевима предобію Аваре и землю од ньих очисте. Држава, кою они тада запремище, била в доста пространа; обухваћала е од прилике сву данашию Истрію, Рватску, Турску краину до Врбаса, веку съверну половину Далмаціе до ріеке Цетине. Ту се Рвати одмах раздълише на двъ самосталне области, на южну или приморску Рватску и съверну или посавску. Границе той великой Рватской біяху

¹ Pulsis vero iis (id est Romanis) ab Abaribus in diebus ejusdem Imperatoris Heraclii, desolata eorum regio jacuit; qua propter ejus (Heraclii) jussu iidem Chrobati armis arreptis Abares ex illis locis expulerunt, et in ipsorum terra, quam etiam hodie tenent, sedes collocarunt. Const. Porf. de adm. imp. Caput. 30.

· •: :

# НАРОДНА БИБЛИОТЕКА: БОГОМИЛИ.

II. E. 5/21.

# MPBRBA BOGAMBGRA Petranović, Bozidar.

### крьстяни

Историчка расправа.

написао Д.р БОЖИДАР ПЕТРАНОВИЋ.



У ЗАДРУ Печатня Демарки-Ружіер. 1867.

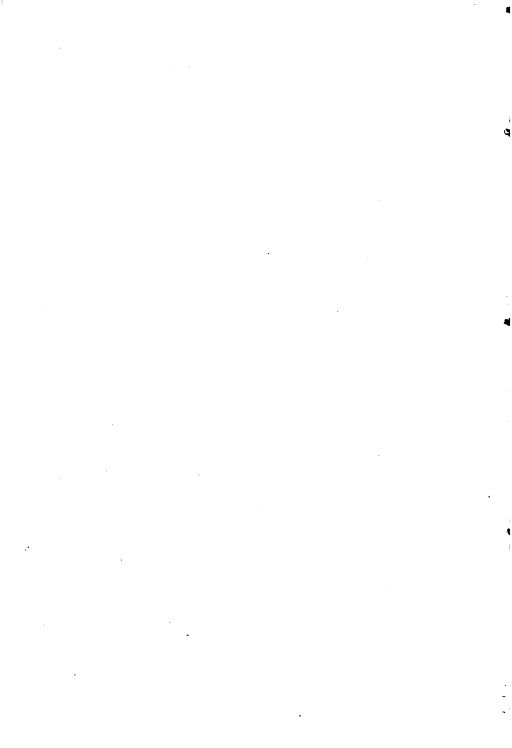
2633

BT 1355 P48

Чреда есть блазнамъ бывати, но да ся явять избранніи.

КОСМА пресвитеръ.

## први дієл.



#### Исторички преглед югославянства.

(Од V—XII. вієка).

Много столъћа' пріє доласка Рвата' и Срба' у Иллирик, йош за римске републике и потоньих царева, живила су славянска племена с ову страну Дунава. У V. стол. велики дієл данашнъ Бугарске, именито западня йой страна — древна Дарданія — біяше стално насельна Славянима. Цар Юстиніян (пређе Управда) родом из Ведрене, съдіо є на царскоме престолу у Византій; у римско-грчким легіонима служили су на тисуће Славяни; многе чете и већи воени одреди имали су славянске войводе;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Види: Constantini Porph. de thematibus et administrando imperio. Comm. rec. J. Bekker. Bonn. 1840. 8. — Письма объ исторіи Сербовъ и Болгаръ. Соч. А. Гильфердинга. Москва 1855. — Въкъ болгарскаго Царя Симеона. Сочиненіе С. Н. Палаузова С. Петербургъ 1852. — Русская бесъда 1859. III. Москва. Отдълъ, Науки 105—160. — Starožitnosti slovanske од П. Шафарика. Нъм. превод: Slavische Alterthümer von Mosig v. Aehrenfeld. Leipzig 1843. II. 8.

од тих заповъдника исторія споминъ Доброгоста, Свегорда и Хвалибуда, коме послъднъму као войводи над Траціом (г. 530) повъри Юстиніян границу дунавску да ю брани од варвара'. Прве половине V. столька други многобройни Славяни. иза Дунава, користећи се ядним положаем византискога царства, прелазаху Дунав те се по римским провинціяма распростираху, пустошени у честим борбама с Грцима мачем и огнъм Иллирик, Трацію, Мацедонію, те оном приликом продру до у саму Грчку (г. 581). Дуго в врієме Цариград біо одвоєн од Солуна кроз независна славянска племена, што се чврсто настанише између она два поглавита града грчке паревине. Г. 676 пет од тих племена — Дреговићи, Сакулати, Велесићи, βαγενέται (по Шафарику Войники) и Борсаци не могавши узети юришем Солун, заузеще богате предъле около тога града и на далеко. Тако Дреговићи и Сакулати притисну поля између Верріє и Солуна; Борсаци утврде се на съверозападу, гдъ су и данас градови Охрид и Манастир; Велесићи ухвате и покрію южну Тессалію, Беоцію с Тивом, Аттику с Атином; племе ваусистал намъсти се на запад од Велесића' у южном Епиру према острову Крфу. Од Солуна пак к съвероистоку окуће се Струмничани дуж ріске Струмнице или Струме и Ренждани на приморю Арципелага. 1 По свему томе може се чисто тврдити да су у VII. ст. Мизія, скоро сва Трація, Мацедонія и велики дієл Тессаліє биле већ землъ скроз славянске. Да е пак у тим странама живаль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Русская Бесізда. Москва 1859. III. Науки ст. 107, 108.

славянски біо онда снажан и броєм врло як види се из тога, што су Бугари, дошавши около половине VI. ст. из уралске своє постойбине у Мизію, за сто и нешто више година са свим се прелили у ондъшнъ Славяне, кое они власти свойой подчинише.

У исто врієме, за владаня Ираклія (610-641), Авари народ скитачки пређу Саву и разлію се по Ладмацін, коя бъще онда много пространія него што в данас, обузимаюни садашню Далмацію, Ерцеговину, Црнугору, съверну Албанію и т. д.; протъраю из нъ римске населбине, те стану по ньой немилице плієнити и палити, док су є у голу пустош претворили. Цар Ираклів да би се одупро са те стране аварским навалама, зовне у помоћ племе славянско — Рвате — иза карпатских гора, у западньой чести садашнъ Галиціє, што се дуго врієме звала Бълорватском. Оружаном силом дођу Рвати у Далмацію под запов'єдништвом своих поглавица, петоро браће из кнежевске куће; у лютим боевима предобію Аваре и землю од ньих очисте. 1 Држава, кою они тада запремище, била с доста пространа; обухваћала е од прилике сву данашню Истрію, Рватску, Турску краину до Врбаса, веку съверну половину Далмаціе до ріеке Цетине. Ту се Рвати одмах раздълише на двъ самосталне области, на южну или приморску Рватску и съверну или посавску. Границе той великой Рватской біяху

Pulsis vero iis (id est Romanis) ab Abaribus in diebus ejusdem Imperatoris Heraclii, desolata eorum regio jacuit; qua propter ejus (Heraclii) jussu iidem Chrobati armis arreptis Abares ex illis locis expulerunt, et in ipsorum terra, quam etiam hodie tenent, sedes collocarunt. Const. Porf. de adm. imp. Caput. 30.

од съвера Сава, од истока. Врбас, од юга Цетина у Далмаціи.

За Рватима дигну се мало за тим и сусъдни им Срби, да у прекодунавским земляма потраже себи другу постойбину. Они су у старом отачаству живили на исток од Бълорватске измеђ гориъ Висле и извора Диъстра и Прута. Цар Иракліє бъще им найпрів опредъліо м'яста у солунской покраини; ту пробавивши неко мало врієме не свикне им се, те се крену одонуда опет у стари свой завичай. Біяху већ прешли Дунав када се поканше, и преко царскога намъстника у Біограду заишту у Ираклія друге земль за населень '. Цар им даде дісл Иллирика, што су га Авари опустошили. Овдъ се населе, имаюћи као и у старой домовини за найближе сусъде са запада Рвате. Пространство што га Срби заузеше пружало се од рівке Врбаса до предъла' Дарданів (од прилике до рівке Ибра и Колубаре), а к югу сав простор край земль Рвата' па уздуж ядранскога мора до града Драча (данас Durazzo). Тек што се настанище Срби (о Рватима не мислим говорити) видимо им землю подієліну на жупаніє; свака є чувала свою унутрию самосталност, имаюћи на челу свога домаћега правителя жупана. Провинціє те саставляле су савез (федерацію); над свима біяще велики жупан, кой опет над собом признаваще врховну власт грчкога це-

<sup>&#</sup>x27;Cumque ea, quæ nunc Serblia dicitur, et Pagania, queque Zaclumorum terra vocatur, item Terbunia, et Canalitarum regio, quæ Imperatoris Rom. ditionis erant, propter Abarum excursiones desertæ essent, expulsis inde Romanis qui nunc Dalmatiam atque Dyrrachium incolunt, regiones illas Serviis habitandas Imperator dedit. Ibidem. Cap. 32.

сара. Ово политично устройство србских савезних жупанія постояло е йош за живота Константина порфирогенита, кой нам в у томе вдини руководитель, ер се он едини бавіо исторіом србско-рватске сеобе. Он поименице набрая више или манъ неодвисне државе, кое су србску федерацію онда саставляле. У тай савез спадаху: собствена Србія (данашня од прилике кнежевина с Метохіом или старом Србіом); Босна на исток од Рвата'; Неретва или поганска земля (Радапіа) међ ріскама Цетином и Нерегвом, с оближным отоцима Мльтом, Ластевом, Кркром (Корчула), Висом, Хваром (Лезина) и Брачом; Тривунія (Требинь) с Конавлъм између Дубровника и Црнегоре; Дукля или Діоклеа (стара Зета с Црномгором) на юг од Рвата' по ядранском мору.

О првим владательима у той федераціи нис нам ништа познато; не знамо им даже ни имена. Порфирогенит не наводи их поименице; он казув само да в првоме кнезу, кой доведе Србе у предъле грчкога царства слфдовао син, за тим унук, па потомци изгови, међ коима у позніє врієме Вишеслав, за овим Радослав, на Просигой, за Просигоем Властимир. Лієпим путем пофоще с прва наши прадъди; они живляху у братской слози и любави; една жупанія другу помагаше, и обште оружіє бъше само на онога, кой би им у савез, у слободу дирнуо. Али красна та међусобна любав не бъ дуготрайна. Нереди, наставши за владаня Властимирових синова Мунтимира, Строимира и Гойника, дадоше повода Бугарима місшати се у србске домаће после. док найпослъ завладаю Србіом. Наста

црно врієме, у ком се браћа доякошньой слози одвикоше; кад се свако добро извргло на зло, те се ние знало ни што е право ни што е общгем добру пробитачно. Може се чисто рећи да в найжалостнів доба над србским народом онда завладало, кад му немиле силе и удеси крути не даваху станка ни покоя, што од домаће неслоге и раздора, што од могуних сусъда Бугара, особито у врієме цара Симеона (888-927), кой Србію себи подчини, намећаюћи йой владатель из Властимирова кнежевског дома свое присталице, кое би с другима из истога дома замієньиваю, чим би опазію да о србской самосталности настов, — што пак од хитрих Грка, кои су се ньима кано оруђем въшто служили да силу бугарску сломію, па тим лакше и Србе под свою власт скуче.

У тим боевима између Бугара' и Грка', и док су се србски владательи међ собом завађали и крвили, србска є федерація, штоно спаяще поєдине жупанів, из дана у дан то већма слабила, те се у првой половини Х. столька коначно распала. Собствена или загорска Србія (Рашка), коя се на съвер до Саве а од запада до рієке Ибра простирала, била в у голу пустош претворена. Велики жупан Чеслав, (931-959) син Клонимиров а Властимира унук, вративши се у отачаство из бугарскога сужаньства, стаде прикупляти око себе заоставши бієдни народ, што се за неволю біо по горама и пекинама посакривао, а нешто у сусъдних Рвата заклоніо, — коме се придруже остали Срби, кои се из бугарскога робства ослободище, те тим начином Чеслав србско великожупанско достоянство обнови,

познаваюћи за врховнога господара грчкога цесара. Али политично станъ загорске те Србіє біяше онда па и у напрієд доста кукавно. О ньой исторія кроз сто и више година слабо што говори, и сав исторички живот и радня у другой половини Х. віска прелази од нъ на жупаніє и државе, коє се за домаћних смутня и грчкобугарских боева давно већ одцієпише од србскога вележупанства. Тако у оно доба налазимо банство босанско; слободну обштину неретванску; далъ к югу кнежевину или банство захумско под управом давнашнъта супарника великих жупана кнеза Михаила Вишевића (925), пріятеля Симеона цара бугарског; налазимо кнежтво требиньско; найпослъ жупанію дуклянску (иначе Зету), коя од пређашных савезних земаля едина в можда признавала власт великожупанске породице Властимировића. У тим провинціяма сваки є бан или жупан независно и на свою руку господаріо, землю е свою на посе уређивао, данак од народа и маньих жупана побирао, — и род Властимиров остаде од Чеслава у напрієд по свой прилици ограничен на само жупанство рашко или загорску Србію, док послъ двъста и нешто више година пође за руком првоме Неманићу (1159-1195) да их опет, изузевши Босну, саедини под едан скиптар, у едно политично тієло.

Међу тима савезним жупаніяма била є као што споменусмо и Босна. Она се раніє и много яче него друге жупаніє одієлила била од србске главне отачбине, те пошавши своим особитим путем дошла є кроз неколико столъћа да уреди и устрои свой државоправни грађански и црквени живот, подоста

различан од подобних правних и религіозних одношая у сусъднима србским земляма. О томе отуђеню Босне врієдно є да наведемо овдѣ рієчи ученога Хилфердинга (Письма объ исторіи Сербовъ и Болгаръ стр. 236); оне су важне за нас и с тога найвише, што од те савршене одвоености, или да боль речем осамльности Босне усред окружаваюћих ю србских сродних племена, бива много штошта ясно у изваньском облику и унутриъм устроеню босанске цркве, главноме предмету овога кньижевнога труда. "Босну, вели Хилфердинг "подчини себи Кресимир краль рватски; али сва в прилика да ние дуго дворила Рвате. Пошто се ослободила, остаде као изван круга обште исторів Срба'. Ова одвоєност босанске бановине види се из свега казиваня дуклянскога льтописца. Ние сумнь да се од тога времена почело преправляти оно убитачно одметништво Босне од других србских земаля, што га посль не могоше свладати ни найвећа усиляваня наймоћніих србских владателя, и кое йош XII. віска біяше таково, да є повод дало Киннаму грчкоме историку казати: да Босна не познас над собом власти врховнога србског жупана, него живи сама о себи под свойом домаћом управом,..

Оволико нам є било напоменути о сѣдиштима южних Славяна на балканском полуострову до почетка XI. столѣћа, у колико то стои у тівсной свези с главним предметом наше расправе. Да би пак овай преглед у томе обзиру біо савршеніи, неће судим бити излишно ако у кратко проговоримо кою и о црквено-христянским одношаима, какови су код тих Славяна постояли до вишеречене епохе.

### Христянство у югославянству.

(Од І. - ХІІ. ст.)

Христянство в продрло у Далмацію йош у врієме апостолско, те се за прва три вівка онуда доста разширило било. У Солину — Salona — Домній ученик апостола Петра подиже прву епископску столицу. Од туда христянски благовъстници биће настояли да ново ученъ далъ пренесу у нутрашньост землъ, и да га распростране. Йоште V. столъћа град в Дукля (Dioclea) имао свога епископа. Али сва в прилика да в христянство слабо у оним пространим предълима напредовало; вр варварска на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Види: Constantini Porph. de thematibus et administrando imperio. Bonn. 1840. — Письма объ исторіи Сербовь и Болгарь. Москва 1855. — Въкъ болгарскаго Царя Симеона. Соч. Палаузова. СПБ. 1852. — Русская бесъда 1859. III. Москва. — Cyrill und Method der Slaven Apostel v. J. Dobrowsky. Prag. 1803. — Wattenbach, Beiträge zur Geschichte der Christl. Kirche in Mähren. Wien 1849. — Dümmler, Archiv für Kunde öesterreichischer Geschichtsquellen. Bd. XIII. — Кириллъ и Мееодій Славянскіе просвътители.

паданя и ратови обративши у голу пустош красне оне земль, и разоривши у ньима главнія мъста римсколатинске културе, одузеще тиме едино моћно средство христянским обштинама да се около тих римских градова групираю, као што в то било с почетка у далматинском приморю и по Италіи. Када Рвати и Срби у VII. ст. дођу у Иллирик и у нѣму се стално населе, прва в брига била цару Ираклію да међу нове те дошляке разшири христянство. По законима државним Иллирик в спадао политички на западню полу римске царевине, и премда в он за владаня истога Ираклія прешао біо под власт цариградску, ипак е у црквеним послима зависіо по старинску од римскога патріярха. На томе темелю Ираклів позове за Рвате учитель из Рима. То е било у VII. віску, када единство у цркви Христовой у велике цвътало, те се народи као едине майке синови любили и замънито штовали; када претензіяма римских патріярха на господство над цівлом црквом, каково се кашив на западу развило, не біяше йоште ни спомена. Богоугодно старанъ грчкога цесара не нађе у народу велика одпора; єр се многи одмах покрстише, добію бискупе и свештенике, и буду подчинъни области солинскога архиепископа, кано прастарой митрополіи

Сочиненіе Филарета Епископа Рижскаго. Москва 1846. — Св. великомученикъ Димитрій и Солунскіе Славяне. Сочиненіе еп. Филарета. М. 1840. (Србски превод у гласнику ученога друштва. Кньига І. св. XVIII. 297—357 — Geschichte der Slawenapostel Cyrill und Method und der Slawischen Liturgie, von D.r Ginzel Leitmeritz. 1857. — Viek i djelovanje sv. Cyrilla i Methoda. Nacrtao D.r Franjo Rački. U Zagrebu 1859. и т. д.

Далмаціє. Али йош велики дієл Рвата' живіо є у поганству; па и они што се крстише може се рећи да су били христяни само по имену. Овоме се доисто ние чудити када сврнемо оком на ондашив прквене посленике. Біяху люди народу са свим туђини, невъшти езику нъгову, коим се тек рівч божія у душу яче усађув, и ова се лакше предобива. Оваки учительи могоше ли улъсти умом у биће, у душу пука своег, — сазнати му ћуд и потребе, — и проповівдаюћи му взиком туђим такнути се духа и срдца нъгова? С друге опет народ славянски ние имао ни писмена' нити кньига' на своме взику. Последице тога неприроднога станя не изосташе за дуго. Йоште прве половине IX. ст. у Рватской не оста скоро трага съмену, што га посіяли горны проповъдници; ер знамо из повъстнице да су Рвати чим се опростише ярма франачког одправили у Рим к папи Григорію IV. (827-844) посланике просећи учителя' и пастира', и услъд тога довоше им бискупи и свештеници те их крстише. Но како и ти учительи біяху туринци, животу в религіозноме слаба корист од туда придолазила, и народ тек по назову христянски следовао е чамити у духовноме да тако речем робству, без христянскога научаваня и утъхе.

Овако су религіовне ствари стаяле у Рвата' до половине VIII. віска. У йош горем станю биле су кроз цісло оно доба код сусъдних Срба. Густи мрак поганства простираю се тада над земльом

<sup>&#</sup>x27; В. мой чланак: Slovinski narod u narodnome Koledaru za 1866. g. стр. 20—26 што га издав Матица далматинска.

србском. Римскоме свештенству пошло в истина за руком придобити христянству гдекое поедино племе; али є найвећи дієл народа живіо єднако у пуком незнабоштву, не хотећи ни чути штогод за спасоносну науку. У исто од прилике врієме грчко се свештенство трудило около обраћеня разасутих славянских обштина по Траціи, Мацедоніи, Тессаліи, коє се онуда настанише, као што видисмо, йош много пріє доласка Бугара,. Ако се разсуди да права духовна корист придолази народу од живе христянске проповъди, кою он разумъ и подпуно схваћа, ласно ће мо се увърити да се и србски па и остали по грчким земляма разсіяни народ славянски врло мало окористити могао од своих римских и грчких учителя; йош кад и то узмемо да новокрштени ти Славяни немаху, као ни Рвати, ни собствених писмена нити преведенога на езику своме св. писма, из коега би тек познали христянске истине. Велики то біяше задатак; големе и силне запрівке! Ньи преодольти, те горню узвишену цівл постигнути могоше само мужеви изванобични, прави геніи. Било є суђено Промислом да то огромно дъло изврше Константин и Методіє, два благочастива племенита брата из Солуна. Пошто саставише славянску азбуку, узевши йой за темель грчку с додатком неколико еврейских и ерменских писмена, што их ние имао грчки алфавит за славянске гласе і, приступише к преводу светих кньига, и с овим эгодним и върним средством у руци

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Да 6 св. Климент ученик Методія изнашаю кириллицу а св. Кирилл глагольицу предмет 6 споран и sub judice.

латише се на послъдку с благочастивом ревношћу спасоноснога и великога дъла, — проповівданя слова божівг славянским народима у родноме ньиховом взику.

Моравско панонски кнез Растислав, желећи слушати на славянском взику службу божію и науку Христову, замоли цара грчкога Михаила (842-867) да би му за тай посао набавіо вѣштих учителя. Цар и патріярх одабраше за ово богоугодно дъло гория два брата, оба изображена мужа и въшта славянскоме взику, кой се онда (као и данас) у Солуну и околини употреблявао. На путу у Моравску (861-862) Методіє покрсти цара бугарскога Бориса (863), кой од тада буде велики подпор христянству, настоећи духом и разумом да надвлада незнабожачку упорност поданика своих. 1 Лошавши Константин (кашив на смрти прозвани Кирилл) и Методіє у велику Моравску, први им буде посао да уче дъцу закону христянскоме, и да уведу по градовима и селима богослуженъ на славянском езику. Ова ревност слав. апостола и усхићенъ народа, кой е на тисуће к учительима хитіо и радо им слушао науку, даваше сладку надежду да ће започето еванђелско дъланъ богатим уродити плодом. И народ би заиста до узвишене цієли своих учителя стигао біо, да му по несреки Ябмачки бискупи у томе не стадоше на пут. Овима біяше мрско а и матеріалной им користи противно, да се

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исти 6 Борис тражіо истина кою годину послѣ тога да се приближи Риму: али съдинънъ то остаде без успъха. Год. 867 Бугарска усвои са свим православіє, и върна му є до данашнъга дана.

нови грчки дошляци увлаче у ньихово прквено подручіє, и што народу славянскоме у нѣговом домаћем єзику чланове св. вѣре по православной наущи толкую. Чиє нам овдѣ описати люту борбу славянских просвѣтителя с нѣмачким незнанѣм и злоћом, коя им много неволѣ и неприлика зададе, особито Методію за цієла му владикованя до саме кончине (868—885), пошто му се брат Кирилл у

1 Зна се из исторіє да є главни предмет спора измеby св. солунске браће и ивмачкога свештенства било ученъ о исхођеню св. Духа. Како су о томе Кирилл и Методів въровали показує найболь "Исповъданіе въры, написано св. Кириллом (Рукопис 6 од 1348 год. у синодалной московской библіотеци. Види Кириллъ и Методій, соч. Филарета Еп. Рижскаго. Москва 1846), гдв изрично стои: и въ единъ Духъ святый исходящъ отъ Бога Отца единаго. Да е пак исто исповъданіе написао Константин епископ бугарски, кой в живіо нешто кашив при цару Симеону, као што мисли Шафарик не наводећи за то никаква разлога, ласно в рећи али мучно доказати, особито кад се узме у безпристрастни претрес исти садржай, кой очевидно циля на люта нападаня на славянске апостоле од Ионаторске среси ондашных Немаца, и притом се просуде учени разлози наведени Еп. Филаретом, на коє читателя упућусмо. А што неки напомино да с Методіс у Риму пред папом Йованом VIII., кой га за то у Рим позва, явно казао да он свети символ онако исповієда као што га исповієда и учи римска црква (Joannes P. VIII. ad Swatopluk comitem год. 880); то не побія ништа горнъ мивніє, но паче га крієпи, пошто є исти папа у посланици свойой патріярху Фотію мисао свою и ондашнъ римске цркве о придавку filioque ясно изразіо. (B. Labb. Consil. Tom. X. 235; — Bevereg. Pandect. Canon. Tom. II. pag. 306; — Mansi XVII. 239 526). О истиности папине посланице говоре: Zærnicav de process. S. S. p. 415-420; Th. Procopovitz in Theolog. p. 852-853; Dümmler y Arhiv für Kunde öesterreichischer Geschichts-quellen, XIII. p. 195. To є побудило неке безпристрастне нѣмачке ученяке (Wattenbach, Dümmler) те су явно признали, да се Кирилл и Методіє држаху са свим ученя прав. цркве. Тако Диммлер Риму преставіо г. 868. Но што су яча била нападаня на славянско источно богослужень, тим є векма расла ревност Методія и многобройних му ученика за то веке разширень велике славянске идее и самобитне христянске мисли. Благодатан уплив апостолскога тога дъланя међу панонским Славянима распростирао се йош за живота Методія далеко преко граница' панонске му діецезе, к югу

чисто вели: Wir dürfen nicht zweifeln dass Methodius in der Lehre vom Ausgehen des heiligen Geistes der griechischen Kirche folgte, und desshalb zu den fränkischen Priestern in entschiedenen Gegensatz trat. (Archiv XIII. 195); a Barreнбax: Aus den späteren Begebenheiten scheint mit Sicherheit hervorzugehen, dass Methodius die römische Lehre. dass der heilige Geist vom Vater und dem Sohne ausgehe, niemals angenommen hat (Beiträge zur Geschichte der Chr. Kirche, 13, 17, 23). Што се пак тиче Методієвих ученика и сами найжешћи бранительи римскога догмата признаю, да су они прибъгавши у Бугарску учили да св. Дух од самога Отца исходи, али баяги да су приморани били одрећи се ученя Методієва да и од Сина исходи (види D.r Ginzel Geschichte etc. стр. 94). Доиста смісшан, нелогичан и плитак довод! У срдце в доброме ученику урасло да поштує учителя свога, да се строго држи науке и савъта нъгових, тим више ако учителю напредак своих ученика на срдцу лежи, те се о добру ньихову свойски стара. Зна се позитивно за ученике Методія да су му искрено привржени били, и около христянско-славянске просвъте Мораваца ревностно радили. Међу те питомце одликоваху се особито ньих петорица: Горазд, Климент, Наум, Ангелар н Савва, а нада свима Горазд рођени Моравац, муж самостална характера, савршено въшт взицима латинскоме, грчкоме и славянскоме. Када Методіє препоручи Горазда клиру своме на самртной постельи себи за наслъдника, повиче у глас противна нъмачка страна: не Горазда, у нъму ће оживити други Методіє. (Sed non tulit audacissima hæreticorum multitudo, Methodium habere post mortem vivum propugnatorem; sed venite dicebant, Gorasdum opprimamus eique insidiemur... si hunc vivere sineremus, revivisceret nobis Methodius. (Житів св. Климента).

преко Дунава и Саве у Бугарску, Далмацію, Босну и Србію і. Тако є Бугарска под царем Борисом съдинила се с прав. источном црквом, и примила из Цариграда архиепископа Теофилакта за свога врховнога пастира. У исто од прилике доба србска племена одправише посаобину к цару Василію (867—886), молећи да би им послао свештеника, да би народ, штоно біяше већ приміо христянство из Рима, утврдили у прав. въри и покрстили дієл оставши у поганству. Єдини Неретвани (παγανοι) сакривени у своима недоступним горама туђили су се

В ли въроятно да су се овакови ученици науке люблънога учителя свога тако ласно одрећи могли, особито када узмемо и то, да их ондашнъ религіозне околности у Бугарской не могаху на то приморати? Ово ми в и преко волъ било навести, ср као темель служи ономе што ћу у напрієд рећи о цркви босанской. — Обширнів о православію солунске браће наћиће читатель у знаменитой кньизи проф. П. Лавровскога: Кириллъ и Методій какъ православніе проповъдники у западныхъ Славянъ. Харковъ. 1863. коя ми дође до руку, пошто є ова расправа већ довршена била.

Види: Karl v Spruners histor — geograph. Atlas. Gotha. 1846. Karte 65. — Хилфердинг: Письма объ исторін Сербовъ и Болгаръ. Москва 1855. — Ginzel: Geschichte der Slawenapostel. Leitmeritz. 1857. Гиндел на стр. 105 sub nota 9 вели: Wahrscheinlich war derselbe (Method) nach Kocel 's Tode auf einige Zeit im slaw. Küstenlande gewesen, и наводи за основ томе рієчи из Libello de conversione Carantanorum: supervenit quidam Sclavus ab Hystrie et Dalmatie partibus nomine Methodius. — У грчкой служби св. первоучителемъ славянскимъ (Руска бесъда 1859. II. 140) стои за св. Методія како є на путу своме из Рима у Нъмачку гледао доћи у Иллирик, пролазећи кроз землъ мно-**ΓΗΧ ΠΛΕΜΕΗΑ: "Αρχισεν ουν το πλεύσιμόν τον νά το διευθύνη** πρός το Ίλλυρικου μέρος, και άπερνώντας ἀπό πολλά έθνη., - "Св. Методій, дважды путешествовавшій въ западную столицу, по смерти своего брата, весьма въроятно что и самъ онъ, по примъру другихъ, проходилъ черезъ Далмацію, вели проф. Лавровскій стр. 502.

еднако христянства, док се и они найпослъ обратише к цесару, те их прав. свештеници крстише. 1 По примъру Срба' и Бугара' примише и Рвати йош за владичанства Методієва у Паноніи правос. въру, по свой прилици услъд апостолскога дъланя Методія, а можда и упливом цара Василія, кой в готово изнемогшу власт Византіє у Далмаціи у нечем подигао біо, те се у државоправне послове Рвата' живо мієшао. Посл'в неколико година Рвати су се истина повратили к римской цркви, пошто Бранимир ступивши на рватски престол уби предшастника свога Седеслава (879); али су ипак задржали славянску литургію, кою они тим поводом на римски обред преиначише, док сви остали южни Славяни остаще при источной цркви и грчкоме обреду.

Ниб сумив да в радиност та православних из Цариграда дошавших свештеника около утврђеня у вври прів крштених Срба, и около крштеня заоставших у поганству Неретвана, подржавана можда и политиком цариградскога двера, стаяла у тівсном савезу са савременом радиношћу Методія и ученика' му у Паноніи. Двланв то постаде много яче и у своим последицама благотворнів, када ученици Методівви по смрти учителя свога (885), не могавши да у миру раде на славянско-духовной ньиви због гоненя од стране пемач. свештенства, принувени буду ньих около 200 силом оставити Панонію те у Бугарску прівни. Долазак ньихов међу Бугаре буде почетак живлему духовноме раду,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Порфирогенит: de Adm. Imperio. гл. 29.

правой славянской просвыти. Слыдуюти начелима учителя Методія они су се найвише старали да народу тек од скора крштеноме проповієдаю Христову науку у езику домаћем; да му религіозан правац у народном духу даду; да му свету въру да тако речем у тібло и у душу улію. За цара Бориса Бугарска е, као што видисмо, била коначно пристала уз прав. цркву, усвоивши с ньом и славянску просвъту; а под наслъдником Бориса царем Симеоном (888-927) славила е та народна просвъта свой златни вієк. 1 Док су Методієви ученици радили на той духовной ньиви по разним предълима Бугарске, св. Климент, едан од найучених и найревноствіих од тих ученика († 916), поставши епископом Велицким изабра себи за полъ радиности свойой около 899 г. страну охридску (по бугарски Кутмичивицу). Ту в он обилазіо села и градове, проповієдаю народу слово Божіє, имаюни у сваком предълу врлих ученика свега до 3500. Из тих питомаца біяше образоваю штеце, иподяконе, дяконе, свештенике, и до триста ньих разаслао у разне краєве Бугарске <sup>2</sup>.

Србске землъ, међу коима и Босна, не могоше да не буду и оне учестнице тога религіознога покрета у славянскоме духу, кой се онда у оближньим сродним државама — у Бугарской и ядранском приморю — збиваше. Род и крв призивао в к томе раду и Србе наше, те се и онамо разві-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Види: С. Н. Палаузова: Въкъ болгарскаго царя Симеона. С. II. 1852.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vita S. Clementis Episcopi Bulgarorum. Græce edidit D.r Franciscus Miklosich. Windobonæ 1847.

яло и то више чврстило под упливом и руководством Методієвих а послів Климентових ученика из Бугарске (по свой прилици из охридске стране) славянско богослужень, а с ньим и учень источне цркве. Србске унутрив землв не біяху с латинским западом толико на дотику као далматинско приморіє; па с тога ни религіозни одношан ньихови не біяху изложени нападаню од римске єрархіє, као што видисмо међу Рватима и у србской хумской земльи. Рим, држећи еднако Иллирик за свою провинцію, и подчинив приморске Славяне и горняке духовной юрисдикцін архиєпископа' сплітскога и дуклянскога, задоволявао се едино тиме, да горнъ Србе као себи подчинъне сматра, не стараюћи се или (што в въроватніе) не могући предупредити што у самом дълу они слъдоваху ученю православноме. ' Али равнодушно не могаше Рим гледати напредке религіозне те раднъ у славянском духу и свику и любав к православію на ядранско-источноме приморю. Рвати се истина повратили к римской цркви, али задржавши слав. богослуженъ по римском обреду. Сви приморски Срби од Цетине па низ море к Дубровнику и Котору осташе при старой цркви и обреду. Као у Моравской за Методія тако и у Далмаціи йош у почетку Х. столька латинско свештенство подиже жестоку и добро удешену войну, да славянску литургію и прав. ученъ искорівни.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> И дан данашны римска црква има свое назовибискупе: біоградскога, смедеревскога, охридскога. Архиепископ барски (у Арбаніи) коєг діяцеза мучно да брои 10.000 и то половином арнаутских душа, зове се и данас Primas Serbiæ. Голи наслов као некада тако и сада!

Познат в у томе обзиру заключак сплътскога провинціялнога сабора (г. 925) што галапа Йован Х. (914-928) потврдіо. 1 Да се та борба подигла на приморске Славяне само ради литургичнога езика, безпристрастни историк не може то никако примити. Главни е томе узрок, што се славянским езиком предавала народу наука противна науци римске цркве. Раздвой између истока и запада у религіозном смислу біяше онда већ свршен; Славяни штоваху яко Методія и чврсто се држаху ученя нъгова, — онога Методія, ког римска црква, као што папа Йован Х. пише около 925 арцибискупу сплътскоме не признаваще за свештеног писца, 2 и коега на сабору сплетском г. 1059, где се забранило богослуженъ славянско, управ за вретика прогласище. 3 По свему што е довдъ речено факт

¹ Ut nullus Episcopus nostræ provinciæ audeat in quolibet gradu Slavinica lingua promovere; tamen in clericatu et monachatu (promotus) Deo deservire (poterit). Nec in sua Ecclesia sinat eum missas facere; præter si necessitatem sacerdotum haberet, per supplicationem a Romano Pontifice licentiam ei sacerdotalis ministerii tribuat. Farlati Tomus III. pag. 97.

Fama revelante cognovimus per confinia vestræ Parochiæ aliam doctrinam pullulare, quæ in sacris voluminibus non reperitur. Sed absit hoc a fidelibus, qui Christum colunt, ut doctrinam Evangelii atque canonum volumina Apostolicaque etiam præcepta prætermittentes, ad Methodii doctrinam confugiant, quem in nullo volumine inter sacros auctores comperimus. Farlati Tom. III. 93. Види што о томе мудро разложи П. Лавровскій у расправи: Кириллъ и Методій, какъ православные проповъдники ес. Харковъ 1863.

3 Dicebant enim (patres concilii) gothicas litteras a quodam Methodio hæretico fuisse repertas, qui multa contra catholicæ fidei norman in eadem slavonica lingua mentiendo conscripsit. Thomas Archid. apud Schwandtner Tom.

III. Script. rerum Hungaric. p. 552, 54.

в исторички, да в услъд благовъствованя Кирилла и Методія свршетком ІХ. и у почетку Х. стольћа цівло югославянство од ядранскога до црнога мора, и од Саве и Дунава до Арципелага (изузевши вдине Рвате) исповівдало православну въру и употреблявало славянску литургію. Приврженика римске цркве од славянске крви біо в онамо врло мален брой, а епископів римске у нутривости землъ, као што већ споменусмо, само на папиру.

1 Што в год данас Срба' римске въре (у Босни, дубровничкой и арабанашкой крайни и Славоніи), то се исторички може доказати да 6 истом неколико столъћа кашић, починоћи с XIII. до XVIII. ст. по настояно римских миссіонара прешло к римской цркви. Навешћу што гдъкои приврженици исте цркве о томе говоре. За далматинско Загоріє и Польица (дієл старога Захумля) вели учени Павлиновић: Priča je u puku da u davne vieke i Poljičani su bili istočnoga obreda, kao što dobar dio dalmatinskih Zagoraca (Koledar, 1866 god. стр. 51). Не далеко од садашнъга фратарског самостана у Заострогу у мъсту званом Скадарія біо є манастир православни, што га послъ заузеше фратри Августиновци, а г. 1468 Франъвци. (Storia dei frati minori. Zara 1865 Tom. II. crp. 286, 287). — У Потравлю к съверозападу од Синя виде се развалине малене цркве по слици грчке, и прича 6 у народу да су ондъ становали Грци. (Archiv, knjiga VII. стр. 143). — Макарско є приморіє све до г. 1334 било пуно кривовъраца и одпадника (Ibid. стр. 93, 118). — Сав пельшки полуостров (Sabioncello) біо є до друге половине XIV. столька православни. О томе има доста исторички података у Ацпендинієвой пов'єстници дубровачке републике, и Фарлати'а тому VI., у срб. споменицима и т. д. Ондашны народ и данас приповієда да су му предци били источнога закона. Скоро свуда по полуострову виде се зидине од пркава, што народ каже да су грчке биле. По полю стонскоме има их више него игдъ. Ту пук зна о свакой той цркви штогод казати, и за име свеца, коим се одпріє називаху. За Стон (Stagno) зна се да є у нъму св. Савва подигао епископію. У ономе граду біяше прав. манастир и црква св. Николе. Када сроски краль даде Дубровчанима сав

Съме посіяно солунском браћом сазрівваюћи брзо уродило в истина богатим плодом, вр в при чистоти православнога догмата, што га учительи народу понятним свиком проповієдаху, благотворно дъйствовало на развитак праве побожности у народу. Али положай славянске те цркве, што се тиче србских земаля, біяше за цієло оно врієме йош врло неизвъстан и несталан; ер му недостаяще чврстога темеля у изваньском устройству средством народне врархів, и точно опреділівнога устава; уз то као да не біяше ни правилнога обћеня и савева с византиском великом црквом, нити закона', кои би точно опредълявали одношай епископа' к подчинъноме свештенству и върнима. Од прилике црквено в станъ ондашных Срба личило станю, у коме се србске обштине налазаху у Угарской прів но се установила србска ондашня срархія по преласку патріярха Чарновића. Ову оскудицу у чврстой унутрньой организаціи, а кроз то и у крыпкой собственой снази за уздржанъ чистоте догмата и црквенога реда, употребище на свою ползу люди лукави или суевърни, те у исто доба када се слав-

Раат и Стон уз годишньи данак 1000 перпера, онда нови господари одузму калуђерима онай манастир, и замієне их г. 1347 с Франівцима, кон су до мало сав онай правос. народ обратили у римску віру. Види: Србско-далматински Магазин год. 1839 стр. 123. Istoria е privilegi dell' osservante provincia di Ragusa у извізшку што се и данас чува у кныжници дубровачког манастира. В. Русская Бесізда. 1859. ІІІ. Смісь. стр. 2.—Овако є било и по цієлой дубровничкой држави (осим града) особито на копну. Што є и данас Србаля римске віре у Боки которской од Луштице до Котора и од међе паштровске до Бара то є све обраћено за XV. и XVI. вієка. (Farlati). — О преласку Бошняка' у римску віру говорићемо на другом місту.

янска просвъта и литургія ревношћу Методієвих ученика распростирала по бугарской и охридской страни, стадоше од туда своя вретичка ученя — пород богомилства — сіяти и по оближньима србским жупаніяма, рушени въру а с ньом слабо и онако устройство тамошнъ источне цркве. Срећом црква у тим жупаніяма доби ако и нешто познів у св. Савви (1169-1237) свога преустроителя, просвътителя и крыпкога бранителя. Неоцыньиве су заиста у томе обзиру заслуге тога великога светителя, коега цієли живот бізше посвећен срећи и благостаню отачаства свога и православне въре. Првобитна в врархія до св. Савве била усредоточена, колико в до сада исторички познато, у епископіи баньской код цркве св. Петра у Рашкой, гдено после србски просвътитель при установленю неодвисне од Цариграда врархів постави владику; у Захумяю, гдъ се г. 1044 споминъ епископом неки Гаврил, и у епископіи босанской. Свети Савва први даде србской цркви сталну врархію, подигнувши дванаест епископата, и над свима архиепископію; устрои манастире, давши им грчке и свое калуђерске уставе; уреди обред црквене службе, посте, светковине, благочиніе и дисциплину, торжествено велельпів црквено, све по строгоме обрасцу византискога православія.

Док в горепоменуто да тако речем црквено неустройство траяло код Срба', Босна се била прва одцила од политично-грађанскога савеза с осталима србским жупаніяма (в. горф). Тим одвоенфи, кое по ню и по остало србство бф врло убитачно, удари се темель босанской цркви, какова нам се

представля кроз следуюћа времена за банова и кралъва до пропасти кралъвства (1463). Рекох да в тим одвоенъм црква у Босни яко штетовала. На мали простор ограничена, у дотику са запада и съвера с непріятельским тежняма римскога католицизма, располагаюни слабима и убогима матеріалним и умственим средствима, отуђивши се у политичноме обзиру од сусъднога йой единовърнога србства, црква босанска ако и остаде върна ученю православноме, ние ипак ни мислити могла на оне сталне уставе, што их доби србска црква. У ньой нестално и несавршено устройство остаде унапрієд онаково, какво біяще до св. Савве у осталима србским жупаніяма. С друге опет она нис ни времена имала да се о томе постара; ер баш када св. Савва у Србіи благотворно дізлаше, те кад би се као единовърна сусъдка од тога Саввина рада окористити могла, настадоше за ню жалостна тешка времена: с едне стране врес богомилска, пресађена из сусъдне Бугарске, раздираще ю немилице, намећаше йой поред коскаквих лажних и сусвърних наука свой еретички крой и организацію; с друге крвава нападаня и прогонства од римске цркве, коя под изликом да уништи ерес ишла е управо на то да искорієни у Босни православіе. У той осамліности како е црква та усвоила нарочити характер, примила особито неко устройство, кое судећи по оскудним историчким податцима носи на себи ясне знаке славянске народности али притом и богомилске вреси, то се она с тих характеричних црта црквом босанском исключиво називала.

#### III. 1

## Ереси у югославянству.

Већи брой списателя' кои су се занимали исторіом босанском, говоре єдиногласно да є у среднізм вієку сву Босну кужило єретиштво, шта више да є ово владаюће било. По ньиховом мнізнію єрес є та била манихейска, павликіянска, богомилска; само што се не слажу у томе, да ли су све те секте истоветне или у главноме међу собом различне. Да би у колико є могуће разяснили и рієшили питаніз да ли є та єрес постояла у Босни, и ако є постояла каква йой є наука и характер; на кою є од горньих секта спадала; є ли сву цркву босанску посвоила и окужила или дієл ніззин, — нужно є

¹ Види: Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte. III. B. Bonn 1844. — Gieseler, Untersuchungen tiber die Geschichte der Paulicianer. Hamburg. 1829. I. Lieferung. — Matter, Histoire critique du gnosticisme. Strassburg. 1845. — Petrus Siculus Historia Manichæorum, ed. Gieseler. Götting. 1846. — Constantini Harmenopuli de Masilianis у кными: Juris Græco-Romani canonici et civilis Johannis Leunclavii. Francofurti 1596, in folio crp. 551, 552.

пріє свега да се упознамо поизближе с поменутим сектама; да им почетак развидимо, од куда изникоше, како се по истоку и западу распространище; да бъгући поглед бацимо и на станъ нъихово у земляма на балканском полуострову и на западу за среднъга вієка.

### Манихеи.

Исток в од искона да тако речем съмениште религіозних секта. Стихів, противне главним догматима господуюће буди кое въре, видимо гдъ се често йош при самоме порођаю секте хватаю под упливом филозофскога мишленя у систем, кой се у разним изявима очитує, с чим є и дотична секта примала свой више или манъ осебни характер, свой нарочити правац. Овако е бивало пріє, овако те йош много више послъ рођеня Христова. Колико с год секта' на религіозном полю, мало да се коя што сама што у своим огранцима дуже времена одржала од среси манихейске. Почетак зла и одношай зла к благости и свемогућству божівму од искона біяше предмет разним религіяма и филозофіяма у пространоме незнабожном истоку. На той е теоріи почивао поглавито систем и религія Зороастрова, како є представлена у Зендавести, у койой нема другога чеса до люте борбе двое абстрактних начела; господа премудрога (Ahuramazdâo) и злога мислителя (Anhrómainju). Tora двоякога начела држаху се и древни мудраци египатски и халдейски, те га кашиъ попримише Василид, Валентин, Бардесан, Марціон и други гностици II. стольћа. Како зло у

бићу своме не може никако да се судара с благошћу створителя, изводили су од туда да мораю бити два Бога, два въчна начела, — едно што произведе добро, а друго — зло. Овай е систем по двоякости начела познат под именом дуализма или дитеизма.

Манес вресіярх из III. столька да би како завео христяне у свою мрежу, те их к дуализму томе привукао, стаде му тражити подпоре и доказа у еванђелю. Нашав гдв се у той кньизи дявол навивлъ поглавицом таме, виновником грієха и смрти, тврдіо є да є дявол оно зло, оно пакостно начело што га в он тражіо. Говорени еванђелъ за добро стабло да не може зла плода рађати, а за дивола да увък лаже, будуни отац лажи (Йов. VIII. 44), изводіо в од туда да Бог не може бити отац и створитель дявола. Далъ в налазіо баяги неко несугласів даже противурьчів између старога и новога завъта, те в говоріо да исти Бог нив могао створити оба та завъта. Ову є науку облачіо у форму митологичку, узевши много штошта из религів древних Персяна, навластито басне астрономичке и козмогоничке, с коима 6 обогато систем свой, у ком се под горньом одъћом сакриваю кадикад идее метафизичне и дубоке. Уз толики замршай метафизичних шпекулація, предняче у манихейству идее гностичке. Ту е матерія — υн у борби с божеством; ту е душа — ψύγη απαντων — изишавша од Бога, опредълъна да бой біє са элим начелом; идеа страдаюћега Христа — Jesus patibilis —, коя друго ние до чиста субстанція світлости, што у сунцу борави; ту в опет идеа: да в од съдинъня душе васелене с матеріом постало створенъ (creatio), у коме в добро смъшано са злом.

Држећи се дуализма манихейци су избацили стари завът; учили су докетизам т. е. да се И. Х. уплотіо само привидно, дакле да му є привидно и рођенъ, страданъ, смрт и ускрсенъ. Ради тога нису се кланяли крсту ни богородици; гнушавали се брака, кой по мнънію ньихову иде на то, да душу у въчитим оковима држи. Ако є матерія производ злога начела, то є сваки дотик с матеріом гръшан и пагубан. Зато им є врховно правило за добро живлънъ било одреченъ свіста, и избъгаванъ свакога объеня с тълесима. Као наравска послъдица тога принципа біяше живот аскетичан и строг, што га Манес налагао своим ученицима; и том строгом нравственошьу, ваньском смиреношьу и постничким живлънъм уміо є преластити премноге христяне.

Приврженици Манеса дієлили су се у изабране (electi) и слушатель (auditores). Они распространише науку му по великой чести Азіє и Европе; премда се нису држали строго науке учителя свога, него ю сваки по свойой ћуди толковао, коскаквим додатцима множіо, и удешавао према начину мишльня и обичайма просте и неуке свътине. Теодорит набрая у свойой кньизи до преко 70 манихейских секта, кое се у науци о дуализму савршено слагаху, али се разилазаху о природи дваю тих начела, о радньи ньиховой, о шпекулативнима и моралним послъдицама, што их од туда изводише. Секта с ова кроз двъста година (285—491) претрпила люто прогонство у византиском царству; велики се брой мораде селити, а оставши йой слъдбеници крили су

се костав и тайно распростирали срес. На измак IV. столька біяху се чврсто удомили у свверной Африци, од куда префоше у Шпанску, кашнь у Италію (IX. віска), гдь се трагови манихейству налазе йош за V. ст., па у Француску и Нъмачку (XI. ст.) Сва є прилика да су поред свега префашньга прогонства били йоште врло яки на брою у грчком царству, ср г. 841 царица Тодора, велика штователька св. икона, узеде их жестоко проганяти као непріятель православія н државе, койом пригодом пало их є крутом смрћу до преко десет тисућа.

За манихее вели исторія да су се у найзадн'я врієме, пріє него што ће их нестати с лица землю, одвргли од главнога догмата своє секте, — двоякога начела —, што су га до тада тврдо бранили и држали. О влом начелу говорили су као што се обично говори о дяволу; и што є год злоће, невалялства, пркоса и несклада на земльи, приписивали су му као виновнику. У осталом біяху задржали све друге заблуде манихейства о ваплоћеню и тайнама, мржню противу почитаня божіих угодника крста и икона', разяреност и ненавист (особито на западу) противу господуюћега римскога свештенства.

## Павликіяни.

Од многих манихейских огранака напоменути нам в овдъ павликіяне; вр и та секта, као што ће се ниже видити, стои у тівсном савезу са вреси богомилском. Около половине VII. столъћа нека манихейка именом Галиникс даде одгоити у вреси

манихейской два своя сина Павла и Йована, и посла их у Ерменску да проповієдаю лажну науку. Онуда в Павао ревностним проповівданъм стекао многе следбенике, и посвуда расплодіо манихейска и гностичка начела, те се и прозелити по нъму прозвали Павликіяни. У VIII. стольку цар Константин (741-775) насели Трацію новим колоніяма из Сиріє и Єрменске, и оном пригодом с Єрменима дођу у Европу доста Павликіяна. Када се пак ІХ. вівка зачела борба о духовной юрисдикціи над Бугарском између источне и западнъ цркве, Павликіяни да би се како окористили тим распрама, пошлю г. 868 свое миссіонаре из брменске у Бугарску, те своим проповієданъм многе ондашнъ житель засліене, и у свою дуалистичку секту заведу. О томе вели савремени писац Petrus Siculus год. 869: ab ipsismet impiis et delirantibus cognovi quod e suo conciliabulo missuri essent, qui in Bulgaria quoscunque possent a catholica religione ad suam execratam et nefariam sectam converterent (Gieseler Historia Manichæorum, Göttingen, 1846). Кашнъ около 970 год. цесар Йован Цимисцес (969—975) доведе многе од тих вретика из мале Азів, населивши их около Пловдива (Филипополя). <sup>2</sup> Као што смо горъ споменули, темель в общти свима сектама поставшим од манихейства двояко начело или дуализам. У томе се свеколике подпуно слажу. Што се пак

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Гизелер (Gieseler) пак вели да су Павликіяни постали од гностичке неке секте из Сиріє. (В. Untersuchung ü. d. Geschichte der Paulicianer стр. 102 и слъд. — Сравни монографію П. Лавровског Кириллъ и Методій стр. 96, 97. <sup>2</sup> Anna Comnena, Alexias, lib. XIV. p. 450.

тиче других точака науке Манесове, неке су секте узань пристаяле, друге му се опирале. Свака е, као што обично бива код ереси', нешто ново придавала, старо попунявала, дограђивала, те се опет на друге оманъ секте ціспала, чиме раздору и расколу међ ньима края не біяше. Тако є било и с Павликіяновим секташима. Док су с едне почетника свога Павла више него истога Манеса поштовали (а по неким списательима овога управ проклиняли), брак, крштенъ и неки род причешъа (што га вечером зваху) противно манихейству допуштали; примали су с друге докетизам и друге гностичке идее Манеса, одбацали су свако устройство ерархично, сваки богослужбени обред и церемоніє, штованъ икона' и светаца, строги аскетични живот и т. д.

#### Массаліяни.

Да би порекло и ученъ богомилства што больма познали, нужно є да се упознамо и с треком сектом, коя се йош пріє од павликіянске крала у срдце славянскога у Траціи и Мацедоніи народа, подкопаваюю своим упливом темель млађаноме йош христянству у оним странама. То є єрес массаліянска или тако званих Евхита. Она постаде около г. 360 у Месопотаміи за царованя Констанца, као што велц св. Епифаній, кой є као очевидни свъдок почетка и напредованя нъног доста о ньой написао, или у врієме Валентиніяна по мнънію Теодорита. Из Месопотаміє прешла є у Сирію а од туда у Трацію и Мацедонію. Чланови су йой били понайвише монаси; но било є међу ньима и тако-

вих, кои су по свъдочби Епифанія живили са женама. Наука им се састояла у томе, да сваки човък наслъбуе од своих родителя и носи у себи дявола, кой посвоивши душу нагони ю непрестано на свако зло и безаконъ. Како крштенъ ние у стаию да изагна тога нечистога духа из човъка, држали су га за тайну управ излишну. На против молитва біяше им главна и найпреча ствар, од куда се прозваше и Евхити (од грчке рѣчи έυχλ, молитва). Толкуюћи криво рісчи св. Павла к Солунянима (1. 17) непрестано молитеся, у молитви налазаху єдино средство к візчноме спасенію, и єдино моћно оруђе конм се дявол може изагнати из човъка. Изганянъ то бива очигледно, и мъсто нечастивога долази св. дух такођер видиво, показуюћи свое присутство тиме, што човък добія дар прорицаня, што ясно гледа божество, и у найскровитіє мисли и осъћаня продире. Од туда постає блажено станъ човъка, — станъ у коме он ништа не жели, не потребує икакова поучаваня, — у коме душа грієшити не може, а тієло нема чувствених желя и наслада, те овакоме безчувственом човъку ништа не бива гръшно. Овакима светим людима не пристои работа; за то су гледали да прибаве себи рану просяченъм, проводећи већи дісл дана у лісности и спаваню. Често пута када би их заніо ентузіязам плъсали би, превіяли се, посканивали, и говорили би да тиме дявола газе: за то прозвани буду и ентузіясти, плъсачи, и аделфіяни, евстахіяни по имену неких своих поглавица, псаломници што су пъвали псалмове и т. д. Ову врес проклеше неколико сабора помъстних. Уз то цареви издаше многе строге законе да би ю искорівнили, или йой барем моћ ослабили. Ове мѣре као да нису остале без успѣха; вр се массаліянство у Траціи и Мацедоніи утишало, изчезнувщи готово са свим из явнога живота.

У тим странама било в онда, као и дан данашны, мноштво калуђера и манастира, у конма ерес нађе приврженика, те су е тайним начином исповієдали и около разширеня піног настояли (В. Кедрин: Historiarum compendium 2 vol. Bonnæ 1838 ч. 1, страна 514). Успомене те, што су се у оним скровитим мъстима повлачиле кроз дуго врієме, пробудише опет ерес массаліянску преиначену у коечему, примивши штошта из манихейства и гностицизма нарочито идеу о докетизму, и додавши нравствена нека правила из калуђерскога чина, неки род богослуженя и почетке црквенога устройства. Появлень то спада у Х. столене, када Богомил стаде сіяти по Бугарской свою нову врес. (Gieseler, Lehrbuch der Kirchengeschichte, Y. II. crp. 226; Schnitzer, die Euchiten im XI. Jahrhundert y часопису: Studien der Geistlichkeit Würtembergs. 4. XI. cBeзак 1, 1839). Колики є уплив поновлено то массаліянство на богомилство имало, точно се опредълити неда; али ние сумнъ да е од свію горных секта нань найяче дъловало, ер што е год у нъму аскетизма, и на тай строги живот клонећих се правила, богомилство в то ямачно усвоило од вретичких массаліянских калуфера, о чему на другом мъсту обширніе.

<sup>&#</sup>x27; Шмит (С. Schmidt) у свойой Histoire et doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois, када о массаліянской

# **Сретичко-славянски дуализам.** Нѣгово ячанъ и узроци томе.

Као што горѣ (стр. 6). напоменуемо Трація и Мацедонія біяху у VII. етолѣћу већ стално населѣне славянским народом; нарочито пет яких племена заузимаху у другой половини истога столѣћа найвећи дієл Мацедоніє, и дієл Тессаліє од Арципелага к Епиру до ядранскога мора. Споменули смо да су речене землѣ за ІХ. вієка већ заражене биле єретичким сектама на дуализму основаним. Што

или евхитской ереси говори, рекао бих да ю одвая од 6реси Катара', држећи да су объ те вреси самосталне, премда объ на дуализму и гностичким идеама основане. Но види се да 6 учени муж далеко с правога пута зашао и у томе, као и у многоме чему о богомилству. Катарство в исто што и поновлено массаліянство. Калуфери заражени ересю манихейском тежили су к савршеноме животу; држали су се за єдине свете люде и чисте ( $K \alpha \Im \alpha \rho o \varepsilon$ ), и то є име заєдно с єресю смішаном с богомилством прешло на запад, док име то судећи по споменицима славянским и грчким ние се на истоку одржало. — Што исти Шмит повієда о постанку катарства, за коє и он суди да є старіє од богомилства, као да потврђує донекле наше мизніє. Почетак томе катарству он истина нис казао, признаваюћи и сам да є почетак тай замотан у тмину, кою є тешко разагнати (Т. І. стр. 1). Толико држи за извъстно, да є катарство постало у югославянским земляма. Узрок му в главни постанку распра између источне и западнъ пркве приликом Бугарске, и од туда следовавши прквени раскол; даль огорченост у славянском народу ради прогонства слав. литургіє и обреда римском црквом. Особито манастири (вели он) држаху се славянскога обреда, и опираху се яко латинскоме. Калуђери осамлени у своим манастирима, избъгаваюћи сваки дотик с Римом, а принуђени с друге одрећи се сношенія с Цариградом (?), они су и да-лъ служили се свойом народном литургіом. И баш ради те свое осамлъности буду више изложени еретичкоме упливу; ньихове осамлене и чудновате шпекулаціє често су произвосе дуализам тай од дана у дан то већма ширіо у ономе обширном краю, томе су много допринісла два мойна фактора: горъ поменути монаси и незнабожна митологія о дяволу, коя є у срдце ондашнъму народу тек од скора покрштену дубоко зарасла била. Сретичкоме упливу морали су бити изложени особито пустиняци монаси. У безпосленой самойи предаваюни се животу сазрцавноме и строгоме аске-

диле резултате противне православію, у толико више противне, што би у те місшали суєвърства и обичає из поганскога слав. времена, међу коима біяше и велико штованъ што га Славяни одаваху дяволу (Црнобогу). Заключує послів свега тога, да у тим околностима, можда йош у почетку Х. столъћа, появила се међу Славянима секта дуализма катарског, и то по свой прилици у каквоме манастиру грчко-славянском у Бугарской, коег чланови одавши се субтилнима и фантастичким шпекулаціяма добоше до убъреня, да два начела дієле мер собом управлянъ свістом, и да човък ако жели бити чист (Ка Эарос) валя да ослободи дух од свію мана матеріялнога створеня. Ово мнъніє Шмита о постанку катарства, као самосталне секте одвоєне од массаліянства, рекао бих да се не може исторички бранити, и да є гола ипотеза. Прогонство слав. литургіє римском црквом ние ль могло повод бити катарской среси, почем у Бугарской као колісвци нізной (по истоме Шмиту) не біяше те противности од стране римске, гдъ латинска црква ние никада корієн ухватила; а у Моравіи, Паноніи и Далмаціи, гдъ се прогонство появило, нис исторички тражити постанка катарской среси. Друго: шпекулаціє єретичке с гнотицизмом помієшане по манастирима у Траціи и Мацедоніи много су старіє од уведеня славянске литургіє, дакле старіє од тога латинскога нападаня на слав. богослужень. Као што емо већ казали массаліянство в давно било у Траціи; ако га познів нестало, успомене му се ипак у манастирима уздржаще, док се у IX. и X. столъћу у преиначеном виду опет появило. Ту нам катарство и Катаре тражити треба. Осим Павликіяна и тога массаліянства у Х. віску нис било друге среси. Из ньих с Богомил врес свою црпіо и ню саставіо, као што ће се ниже видити.

тизму, падали су кроз то често у коскакве погръшке, и у чудноваста заблуђеня противна са свим православію. Науку, кою су калуђери од туда извлачили, народ е тим радіє и лакше усвоявао, што е од скора тек примивши христянство много йош явичнога у себе задржао біо, и што су му нови ти учительи нѣговим езиком говорили, а и споляшнѣ се као неки светци и строги пустиняци понашали. Познато є из митологіє славянске (види Хилфердинг: Славяне забалтійскіе стр. 235; Маціейовски, Шафарик и т. д.) да су язични Славяни йош у прастаро доба ставляли уз врховно божество Световида, Бълобога (начело добро), Црнобога (начело вло иначе дявола). Последнега сматрали су као виновника свію нравствених и физичних зала што людство постижу, те га штовали исто као Бога, да би га кроз то умилостивили и последице гнева нъгова од себе уклонили. Али онога систематичнога равновъсія између добра и зла (што га опажамо у Зендавести, у Манесовой вреси) као да не біяше у Славяна'. Равноправности међу Бълобогом и Црнобогом ние било. Добро е надвлађивало у славянским божествима; обузимало в сву славянску религію. Небесни бог, Световид, Жива, Радигост, Перун и т. д. све су то били добри богови; зло в тек уз ньи пристаяло. Оно біяше истина божество у правоме смислу, али ние имало ни висине ни власти небеснога творца. То в онай умфрени дуализам, што га массаліанской вреси одани калуђери учаху по манастирима, — дуализам какав се и у богомилской ереси понайвише показуе, разликуюћи се од дуализма абсолутна (у древних Персяна и

Манихеа) по коме су оба начела од въчности равновластна и самостална, о коме умфреном дуализму говорићемо нешто обширнів ниже. Код овакога духовнога расположеня славянскога народа у обште, а понаособ нових слав. населбина на южном краю балканскога полуострова к духу нечастивоме (дяволу); при коекаквима уз то предсудама и язичним обичаима Славяна', што их в нарочити сабор год. 869 у Цариграду строго забранити морао (Маціейовски, стр. 26; Шафарик П. 178), ние тежко било манихейскоме дуализму да стече себи приврженика'. С тога нећемо доисто погрієшити ако за исторички факт узмемо, да се у грчкославянским манастирима по Траціи и Мацедоніи завргла прва клица дуалистичкой ереси, и од нъ дослъдно исходећим практикама у югославянству. Идее вреси те у почетку без међусобне свезе, идее недослъдне и мало развієне, буду доцніє боль опредыльне, и у неки тобоже систем доведене, кой се мієняю и прилюбльивао к обичаима, околностима, потребама дотичних предъла, у кое би ерес продирала, као што то обично бива код сваке вретичке секте. Овай се пак систем доцніє найвише на западу усавршіо и неки умътни састав добіо, пошто из югославянства секта буде онамо пресађена, као што ћемо на своме мъсту видити.

#### Богомили.

Што в међу монасима у манастирима тиняло и као крадом се повлачило, то в у X. столѣку у Бугарской на свътлост изніо, и по славянскоме он-

<sup>1</sup> Види: Euthymius Zygadenus, Narratio de Bogomilis; edidit Gieseler. Gottingæ. 1842 in 4.º Грчки є текст наштампан у Трговишту у Влашкой 1710 in folio. — Anna Comnena, Alexias, ed. Possin. Paris, 1651 in folio, - Constantini Harmenopoli de Bogomilis у кныши Juris Græco-Romani tam canonici quam civilis Johannis Leunclavii. Francoforti 1596 in folio; — Histoire et Doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois par C. Schmidt Tom. I. II. Paris 1849. — Ein Katharisches Rituale von Eduard Cunitz. Jena 1852. — Недостойнаго Космы пресвитера бесъда на новоявившуюся сресь Богумилу. Издана по рукопису московске духовне академіє, кой є негда біо соловецкога манастира, у часопису "Православный собесъдникъ издаваемый при казанской дух. академіи. 1864. М. Април — Август,,. Печатана в и у Archivu za poviestnicu jugoslavensku. Knjiga IV. 1857 из гориъга рукописа, али не подпуно и с многим погръшкама. — Ние сумнъ да би се о Богомилима, особито на истоку (а можда и у Дубровнику) нашао кой рукопис. Било их в и у Русіи, као што суди г. Срезнъвски по рісчима некога зборника из XV. віска, у расправи о сресима новогородске кныижнице. Види Književnik. God. III. Svez. 1. 1866, ctp. 135.

дашнъм народу ширити почео Богомил. О томе 6ресінрху зна се само толико да є біо родом Славянин (Бугарин), званієм свештеник (поп), и да є живіо за владаня Петра (927—968) сина цара бугарскога Симеона, под коим в последним црквенославянска кныжевност славила свой златни віск. Из онога што смо горъ навели види се, да су се трагови манихейству одржали били по европским провинціяма грчке царевине, проповієданъм коєкаквих лажних учителя; ове су трагове больма поновили и утврдили доселивши се из Азіє у Трацію Павликіяни приврженици манихейске вреси. Из те манихейско-павликіянске вреси, основане на дуализму, узеде Богомил свою ерес, коя се по нъму прозва богомилском, придодавши йой штошта из массаліянства и аскетична правила на устава православних калуђера', али прекроена и изопачена по начелима сретичке секте. 1 Йоште за живота Богомила секта се яко расплодила била по славянскоме народу у Траціи и Мацедоніи, настоянъм што нъговим што многих му ученика. Имена главніих од тих ученика сачувала нам в исторія: то су Михаил, Теодор, Добре, Стефан, Василіє, Петар, што их с другима ревностним поборницима вреси проклиняла

¹ У Синодику (Хилфердингъ, письма объ исторіи Сербовъ и Болгаръ, 1853, стр. 171) изрично стои: Понеже въ селжкавыи нашь врагъ по въсеи блъгарстъй земли маникеискъю ересь разсъя смъсивъ сім съ масаліанском. — А йош ясніе вели Конст. Арменопул (у Леунклавія Ius Græco-Romanum, pag. 551): Secta Bogomilorum non multo ante nostram ætatem esse cepit, ac pars quædam est sectæ Masalianorum, et in plerisque cum illorum dogmatis consentit: quum præterea quædam etiam invenerit ac pestem adauxerit.

йош у XIII. вієку бугарска црква као своє найлюће врагове '.

Пріє него опишемо историчку судбу богомилства, нѣгово напредованѣ, паданѣ и коначни нестанак, потребно є да развидимо найпріє у чему се састояла наука богомилства, или правилніє шпекулативни му систем; какова му біяше етика у теоріи и аскезис у практичном животу; какво ли богослуженѣ секте и црквено йой устройство.

# а. Въроученъ.

Све што о науци Богомила' из грчких и доманих извора знадемо, заслуга с поглавито Грка Евтимія Зигадена и нашега югославянина Козме презвитера. К овой двоици придодати є и важан труд

1 Овдъ ми е мимогред обратити пажню читателя, да є духовна радиност тих богомилских учителя била сувремена радиности православних Методіевих ученика, и ньихових питомаца у Бугарской. Съме дакле посіяно бтагочастивим сатрудницима уродило є од чести злом на штету цркве и нравствености! Кад помислимо да су богомилски учительи били люди народняци, али срдцем и душом одани вреси, ласно се може мислити, да им в главна брига била, како ће и пером на народ дълати. Докле се та кньижевна радня ньихова пружала не зна се ямачно. Толико в извъстно, да су се понайвище бавили кваренъм светога писма, и саставлянъм кобкаквих лажних свештених кньига, као што є на пр. Narratio apocrypha de interrogationibus sancti Johannis et de responsionibus Christi Domini, написана непознатим Богомилом из школе или чина горичког (de Concorezio), од кое латински превод с грчкога налази се у рукопису у млетачкой библіотеци св. Марка. Одношай тих срессучителя к народной слав. просвъти за X. и XI. ст., и уплив ньихов на старобугарску кньижевност не иде строго у мою расправу, и наћиће ако да Бог историка да га по важности оцієни.

непознатога писца, по свой прилици Грка, написавшег Синодикъ или Съборникъ, кога безимени Бугарин преведе с грчкога на бугарски език год. 1210 по заповієди цара Бориса. Из онога што нам писци ти сачуваще, и из других површних извѣшћа (на пр. у Анни Комниной Alexias, у Арменопула и т. д.), о каквоме подпуном систему богомилске науке не може се ни помислити, камо ли што поуздано рећи. Зигаден в написао нешто што на систем личи о богословію и створеню свієта; Козма на против описао в само споляшню страну нѣну. Ми ћемо овдѣ гледати да оно што в о той науци ученоме свієту већ познато, у кратко и колико в могуће вѣрно представимо.

Бреси богомилской, као што вишекрат споменусмо, темель в начело дуалистичко, т. в. два начела противуположена вдно другоме, — начело добро (добри Бог) и начело зло (зли Бог). На томе основу сва в готово богословска шпекулація Богомила, да разясни како се та два начела су-

1 Г. Хилфердинг на стр. 171, 172, своих писама вели да се тай синодик налази йош у рукопису, и своина є г. С. Палаузова сачинителя кньиге: Вък болгарскаго Царя Симеона. Судећи по рієчима г. Хилфердинга рукопис є тай од велике важности за познаванъ старе бугарске цркве и ереси', с коима йой се валяло борити. Настояо сам свойски еда би се упознао изближе са садржаєм тога несумнъно драгоцънога рукописа, писавши за то и у Русію неким пріятельима; али ми сав труд остаде тек блага желя. Иначе можда би и ова моя радня савршенія испала; ма да и єсам увърен по ономе што г. Хилфердинг рече, да и тай рукопис не садржи нових истор. података, кои би већу свътлост над богомилском єреси разасули. Свакако велику би услугу учино историчкой науци у обште, а прквено-славянской на посе учени г. Палаузов, да га средством штампе обълодани.

сретоше, и борбу међ собом на земльи земетнуше; а практична йой цієл, да доведе люде у одношай међу Богом и свістом кроз аскетизам престрог и противан даже истой природи; да их побуди на смиреност и презиранъ свіста. У томе разлаганю више е голога уображеня, кое науку богословску претвори у праву митологію придавком коскаквих мита и басни, него ли здраве филозофіє. Како є већ речено, о природи тога двоякога начела появише се йош за рана у секти два различна мнѣнія: неки су бретици тврдили и упорно бранили да су оба начела од искона у истой мари абсолутна и въчна, и то е дуализам тако звани чисти или абсолутни, — то в дуализам управ манихейскопавликіянски, найстаріи у секти, кой є при появльню попа Богомила кроз насельне у Траціи Ермене-Павликіяне морао бити онуда доста распространин. Друго в начело тако звано умирено, ков се по свой прилици у надру истога богомилства, ако не йош при самоме порођаю нъгову а оно мало кашив появило, по коме в само вдан Бог, кой створи свашто на свісту, т. с. произведе матерію у обште, давши стихіяма биће, почетак матеріялни. Едино то суштество ние се постарало да хаос тай распореди, у ред га доведе и облик му даде. Ова радня западе у діел зломе начелу, из коєга подчинънога положая слъдуе, да начело то ние природе божествене, т. с. ние абсолутно и безконачно; оно в едан од божіих творова, — анђел, кой хотіюћи бити раван Богу изгуби свою првобитну до броту, и буде с неба прогнан са своим присталица ма, што се из охолости на врховнога творца подигао біо. Ипак зло то начело, коме Бог остави свієт или цієлу матеріялну и видиву природу да ньом влада и управля, сматрало се и у систему умѣреном као Бог премда подчинѣн првоме.

Изузевши неке друге разлике у главном се оба система слагаху: у объма иста начела нравствености, богослуженя и црковнога устройства. Главне се разлике могу у кратко свести на слъдуюће. По умъреном дуализму дявол в створіо човъка а Бог му дао душу обдарену слободном вольом; ову в слободу човък употребіо єдино да грієши. Слободну волю не примаше никако чисти дуализам, по коме ние могуће небесной души да се одважи на зло. — Борба између доброга и злога начела по чистом дуализму въчита е; па и онда, када се све небесне душе буду єдном повратиле у небесну свою постойбину, свієт ће и далъ траяти и влада злочестога Бога. Едина побъда, кою ће добри Бог одржати, састои се у томе, што ће свое творове ослободити од робства и власти противника своег. На против по умъреном в дуализму побъда доброга начела савршенія; борба ће престати кад ли тад ли, и зло ће коначно подлећи добру. — Да нема ускрснућа плоти у томе се слагаху оба начела; но раздваяху се у науци, каква судба очекує коначно людске душе. Што се дотиче ове точке, умфрени су дуалисти допуштали страшни суд, држећи се еванђелских рівчи (у Матеа, XXIV. 31), а строги га одбацали. Ови не признаваху другога суда до

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ponunt liberum arbitrium. Види: Moneta, adversus Catharos et Valdenses, у кныизи Шмита Ч. П. стр. 66.

онога, кой се збива у животу свакога посдинца човъка.

Да су оба начела имала слъдбеника' у богомилству ние сумнь; ясан доказ томе имамо у презвитера Козме: како бо хотять (вретици) кому быти мили, аще и тмами стражуть, діавола Творца нарицающе человъкомъ и всей твари Божін, (чисти дуализам), и отъ многыя грубости ихъ иниже ангела отпадша наричють и, друзіи же иконома (домоправителя) неправеднааго тво: рять и (умърени дуализам). — Тако се на чисто абсолутно начело односе ове рівчи Козмине: неже на земли точью но и на высоту хулу въщають, глаголюще по діаволи воли суще вся, небо, солнце, звъзды, въздухъ и т. д.; а на умърени дуализам ове у Синодику: Иже сатанж видим ви твари Творца наричящихь быти и иконума нарицажщихь дъждеви и градоу и въсемоу исходящомоу отъ земя, анаөема. (Хилфердинг, стр. 129). Тай двоструки дуализам у богомилству на истоку потврђую и успомене, што се по преданію сачуваще у трећем и четвртом кольну код сродних богомилству западних Катара. Онуда су сретици, кои се држаху чистога дуализма, тврдили да в начело то к ньима прешло из Бугарске наиме од цркве дреговићке (Dugutria). 1 А то в и врло въроятно кад само промислимо, да в тобожня та црква или правилнів чин дреговинки, ради найближега сусъдства павликіянскоме упливу найвише изложен бити морао, те с тога биће од

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hæretici qui habent ordinem suum de Dugutria dicunt esse duos sine principio et sine fine. В. Bonacursus: Manifestatio hæresis Catharorum, у Шмита Ч. І. стр. 58.

сусъда своих Павликіяна и абсолутно дуалистично начело приміо. На против приврженици умъренога дуализма на западу признавали су за свое првоучитель чланове школе или правилніє чина горичкога (de Corezio) у Тессалін. По томе се види даль да су ти системи и на западу постояли, -пресађени из югославянства, найпрів абсолутни па умърени. Са премъна, што их послъдньи систем увео у главной точки абсолутнога начела, родише се на западу двіє яке секте, коє су се дуго времена међ собом завађале и една другу проклиняле; ер е свака партая о себи тврдила да е сачувала у чистоти преданіє правога догмата, а по томе и право епископско наслъдованъ йоште од апостола'. С ли тога раскола било и међу Богомилима на истоку, не зна се ямачно због оскудице у поузданим датама; но може се ипак за въроватно узети да е раскол тай и онуда постояо, пошто екзистенція горных двое начела код славянских еретика не подлежи никаквой сумны. Са свим тим раздор овай у богомилству као да не біяше жесток, нити дугога траяня као на западу. Узрок томе находимо у различном станю и положаю вреси источне спрама западной; у степену изображености дотичних народа, међ коима су сретици дълали. На западу — у Италін и Француской — догмат свакой секти біяше већ у систем доведен, а литургична и срархичка

І. стр. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Concorrezenses; hi de Concorrezio. Види Reinerius Sacchoni: Summa de Catharis у Шмита. Ч. II. стр. 285. Corezium у Винъра (Vignier) стр. 268.

<sup>2</sup> Damnant se adinvicem. Види Reinerius у Шмита Ч.

струка доста ясно опредълъна; к томе поедини ученяци између истих западних еретика бранили би устмено и писмено свою секту, чим се наравно мржня и огорченост узаймно пирила и подраньивала. На истоку пак као да ни прилике ние било томе замѣнитоме инату; єр од правога система тамо ни спомена (бар колико се до данас просудити дає из заоставших рієдких споменика), а организація єреси превећ неяка и нестална. Уз ово се може и то за истину узети, да прости ондашны народ, у просвъти далеко заоставши, ништа ние знао за горъ поменуте разлике, тим више што в у споляшности владала подпуна истоветност међу обоим системима. Резултатима, што их разлике обоих дуалистичких система произведоше, забавляху се на истоку по свой прилици едини крстяни (на западу Катари, Perfecti) као науци еретичкой въштіи. Но било што му драго, позитивно е да е чистога дуализма у отачбини богомилства много пріє нестало него умфреног, кой на последку такођер у народной успомени изчезе, а кроз то и угаснуће секте собом повући мораде.

Што се понаособ дотиче богословія и козмогоніє богомилске, остає нам да и о томе овді проговоримо. Имамо извішье вишереченога Евтимія Зигадена истина кратко, али до сада понайбольи извор за познаваніз догматичке науке богомилства, коме списатель додаде нешто и о исторіи єреси, — дієлце тим драгоцівніє што є Зигаден живіо у почетку XII. вієка, кад є єрес у югославянству найвише цвітала. По томе историку и из других података, што их Шмит у другой чести своє кньиге (стр. 57—62) сакупіо вадимо слѣдуюће. Богомили представляху себи отца, врховнога Бога, као духовно суштество, без тібла (ατωματος); па како є суштество то служило првим обрасцем у ствараню човѣка, говораху фигуративно да є Бог облика людскога (ανθρωπομορφος). Бог є тай имао два сина, Сатанаила, старієга и Исуса, млађега, кои с отцем саставляю тройство са свим духовно, живеће на горнѣму од седморо небеса, састоће из бога, слова и св. духа. Два послѣдня подчинѣна отцу исходе као зраци из очію му. 2 Сатанаил є намѣст-

<sup>1</sup> Ово се слаже и срівчима Козме презвитера, само што в код нъга Христос син старіи а дявол млађи: Слытаще въ евангеліи Господа рекша притчю о двою сыну, Христа убо твороть старъйшаго сына, меньшаго же, еже всть заблудиль отца, діавола мънять (В. Прав. Собесъдникъ

м. Май 1864 стр. 100.

<sup>2</sup> Овай подчинъни одношай између лица у тройству учили су умърени дуалисти или горички (Concorrenzes): Тако вели Монета: Credunt (illi qui unum asserunt creatorem) statim Deum Patrem esse majorem filio et filium majorem Spiritu Sancto, in quo etiam non different a prædictis (т. є. строгих или албанских дуалиста), licet different in hoc, quod credunt Filium esse Deum per naturam, similiter et Spiritum Sanctum, quod primi (строги дуалисте) diffitentur. Види Cunitz pag. 64. — У общте су идее богомилскокатарске о тройству замршене и противне са свим прав. науци. Біяше к томе и разногласія међу строгим и умъреним системом. По ученю строгих дуалиста сваки приврженик секте има свога особитога духа утышителя (Паракдутоз) кой га чува, тъши и руководи до повратка душе у небо: Distinctionem faciunt inter Spiritum Paraclitum et Spiritum principalem. Spiritum Paraclitum dicunt Spiritum Consolatorem, quem recipiunt etiam illi quando recipiunt consolationem in Christo, et dicunt multos esse Paraclitos et a Deo creatos. Spiritum principalem dicunt unum Spiritum Sanctum, de quo intelligunt illud verbum, quod orantes dicunt: Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum. Hunc etiam dicunt majorem omnibus aliis Spiritibus sanctis, et ideo principalis de-

ник, иконом, коме в паређено да управля небесним царством. Бог га быте обдаріо творивом силом, али га то похоли те заведе доста анђела' да се побупе против отца му. С тога буду прогнани из неба. Падши син с помоћу дружине створи онда други свіст, имаюћи свою тврд, сунце, звісаде, небо као и небесни свіст. Он од земль и воде учини мъщавину и направи Адама. Пошто Адам стао на ноге, влага нека поче му тећи из десне ноге и претвори се у змію; кроз исту ногу изиђе дух, коим Сатанаил хтеде да оживотвори човека; дух тай уфе за тим у тієло зміє, коя тим начином буде помоћник дяволу. Овай видећи да е сам по себи преслаб, обрати се к врховноме отцу и заиште душу, и он му в даде. Исто тако буде створена и оживотворена Ева. Еву кашит превари Сатанаил те роди с ньом Каина и кћер (Каломену). Иза тога првог грієха Ева роди с Адамом сина Авела, кои є чистін и больи од Канна. Пошто в тако Сатананл преваріо душе првих праотаца, изгуби сву доякошню свою небесну льпоту и твориву силу, те постаде гнюсан и мрачан. Бог га ипак остави да управля надаль свістом што га є сам створіо, єр се надао да ће се душе одапрісти убитачноме упливу зла. Али се у той нади превари; неизмърна већина лю-

nominatur. Мопета код Куница стр. 59. — Смієшно є како су Богомили представляли лица у тройству по рієчима Арменопула (de Bogomilis у Леунклавія, стр. 552). Non modo per quietem verum etiam vigilantes videre se patrem perhibent, ut senem, cujus admodum prolixa barba sit; filium similem ei, lanuginem primam recens mutaverit: spiritum sanctum, ut juvenem nudas admodum genas habentem; dæmonibus eos ita circumvenientibus, et inequalem esse sanctam trinitatem docentibus, juxta discrimen harum figurarum.

ди изгуби се, за злом пристане, што є принудило найпослів Бога те предузме изванобичне мівре, да би их спасіо. За то произведе из срдца своєг с лово или сина свога Исуса, што га люди прозваше Христом, кой се зове таковер Михаил. За Исуса говораху и то Богомили, да є ушао у Марію кроз уши йой. Оволико нам є било споменути о той козмогоніи богомилской, из коє види се да йой є темель у главноме библички т. є. повієст о створеню човівка; само што є нагрівена коєкаквима несластнима, будаластим митима и аллегоричким измишляйма, сходно дуалистичкоме начелу о двояком божеству.

Ред в сада да се упознамо с повдиним точкама науке богомилства, у колико се познати могу из дохранъних споменика. Найзнатнів в у той струци што написа рођени наш Козма презвитер. Као што споменусмо, он обраћа свою пажню више на споляшню страну вреси, на практичне послъдице главних нъних догмата, и тек мимогред и врло рівдко осврће се на догматична начела. Као очевидни свъдок и сувременик напредованя секте (живіо в у другой половини Х. или у почетку ХІ. вівка), он тим више заслужув да му се подпуно върув, што се с казиванъм нъговим понайвише слажу и писана извівшћа западняка' о ученю катарске вреси; те се овим начином исто порекло и истовет-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ово се мивніє у фигуративном смислу налази и у неких грчких св. отаца; на западу у Августина и у старой литургіи ліонской: descendit de cœlis missus ab arce Patris, introivit per aurem Virginis in regionem nostram indutus stola purpurea.

ност у науци обоих грана найсяйнів засвідочава. За то ћемо поедине точке о науци богомилской подкрівнити собственим рівчма, што из нашега Козме, што из других грчких и западних извора. Почнимо с найглавніом точком послі дуалистичког начела, о коме смо већ прословили, а та є:

Докетизам. По овоме в Исус само привидно човък; тівло му в божествено, лишено людских
потреба и неволя. Он се престави, сиђе у ад и оковавши за увък Сатанаила савлада зло на земльи;
трећи дан ускрсну; ученици опипаше му истина
тівло, али в било по изванредной вольи божіой да
им се показао у привидном тівлу. У истоме небесном тівлу он се узнесао за тим на небо, те се повратіо к отцу своме. При скончаню времена слово
и дух слиће се опет у отцу, и тройство биће од
онда само вдан Бог без тівла, но ипак облика людског !.

Крштенъ с водом. Говораху да є оваково крштенъ без икакова дъйства, єр є вода матерія створена злим богом, и за то му одрицаху моћ таинствену. Тим више пак опираху се крштеню новорођене дъце, што не могу разликовати добро од зла, па с тога немаю ни въре, без коє тай-

¹ Попа богwмила..... въспріємшаго манихеискъм сію єресь, къ симже и се приревшаго: Яко въ привидъни Христосъ Богъ нашь отъ святыя богородицъ и приснодъвы Маріж родися и въ привидъни распятся. И обженъм плътъ възнесе и на въздоусъ остави. Види синодик у Хилфердинга стр. 171, 172. — Евтимій Зигаден: Narratio de Bogomilis, стр. 16, 19, 8. — Schmidt Histoire Ч. ІІ. 36, 37. — Ad literam de passione, resurrectione et cæteris articulis nihil credunt. Види Pseudo — Reinerius у кнъизи: Ein Katharisches Rituale von Eduard Cunitz стр. 44.

на осгає пука формалност. Право им є крштен'я тако звано крштен'я духа и огня, о коме говори св. писмо, што га даваху без икакове стихіє матеріялне, єдним ставлян'ям руку уз читан'я молитве господн'я. Учестници тога духовнога крштеня били су само они, кои су се дубоко, искрено покаяли, — и то се код западних єретика звало Consolamentum, о коме общирніє у напрієд.

Евхаристія. Одрицали су свако мистично знаменованъ односеће се на тібло Исуса Христа, те су за то одбацали и претваранъ тим више, што в тібло Христово по бретичкой науци само привидно (докетизам). По томе толковали су у смислу аллегоричном и духовном рібчи, на коима се држи ученъ прав. цркве о евхаристіи (Йов. VI. 53—57); па и то є толкованъ послъдица дуализма, єр су хлъб и вино по свойой природи производи дявола. Прави хлъб небесни, кой спасава онога кой га єде, то є рібч божія, то є усрдна молитва душе, коя ту рібч у себе прима. По томе ученю о евхаристіи

<sup>2</sup> Manus impositio vocatur ab eis (sc. hæreticis) Consolamentum et spirituale baptismum, sive baptismum Spiritus Sancti. Види Reinerius у кныизи Д.ра Куниц: Ein Katharisches Rituale стр. 59.

<sup>3</sup> Ев. Зигаден: Narratio de Bogomilis стр. 26. — Коз-

¹ Видите ли, братіе, кольми всть поразилъ діаволъ, да святое крещеніе отмещуть, гнушающеся крестимыхъ младенецъ? Ащебо ся имъ случить видъти дътищь младь, то акы смрада зла гнушаются. (Козма у прав. соб. Май. 1864, стр. 106). — Concedo, веляше западни неки вретик пред римском инквизиціом, quod baptizabat Jesus et discipuli ejus in aqua, id est in prædicatione et Spiritu Sancto, sed non in aqua cor porali sicut dicit Johannes Baptista in Evangelio Маtthæi с. 3. (Cunitz, стр. 65). — За Богомиле вели Арменопул (стр. 552): Вартіяма пояттит Joannis baptіяма vocant, suum baptіяма Servatoris.

ниє се чудити што су одбацали и литургію, за кою (по мнівнію ньихову) нису знали први христяни, као ни за евхаристію, установивши обоє Йован Златоуст і.

Исповієд. Нису примали тайну ову онако као што ю прима прав. црква. Говорили су да се треба исповієдати само Богу. Ипак имали су обичай каяти се своих грієха явно и свечано, што су сматрали као неки род таинства. О томе имало доказа међу еретицима на западу. Такова исповієд налагала се върнима (Credentes) и савршенима (Perfecti). За смртне є грієхе сваки върни біо држан поєдинце се исповієдати. За манъ грієхе єдан би говоріо за све остале, и разрієшенъ давало би се свима од єдном. Исповієд пак међу савршенима звала се служба (servitium или аррагеіватенти) т.

ма: Что глаголють о святьмы комканіи? Яко ньсть Божіємы повельніємы творимо комканіе; ни єсть.... тьло суще Христово, но аки и все и простое брашно. (Прав. соб. М. Април. 1864 стр. 497). — Formidabile sacrum dominici corporis ac sanguinis quod in habitantium templa dæmonum hostiam adpellant. (Арменопул de Bogomilis, стр. 552) — Sacramentum altaris non est nisi blasphemia, et sacerdotes portantes illud per carrerias sic decipiunt gentes. (Acta Inquisitionis у ІІмита стр. 135).

<sup>1</sup> Козма: Глаголють не суть апостоли литургіа предали ни комканіе но Јоанъ Златоустый (Пр. Соб. М. Май стр. 82). — Missa non prodest defunctis, говораху єретици у Нъмачкой наиме Ренждани (Runcarii). В. Schmidt Ч. П. стр. 284.

<sup>2</sup> Козма: Еретици же сами въ себъ исповъдь творять и ръшать, сами суще вязани дяволями узами; неже точью мужи того творять, но и жены, еже ругу достойно есть (Прав. Соб. М. Юній. 1866 стр. 207). Reinerius бивши и сам много година у секти Perfectus доноси почетак те явне исповъди: Nos venimus coram Deo et vobis ad confitendum peccata nostra, quia multum peccavimus in verbo, opere, in visione et cogitatione etc. hujus modi. Види D.r Cunitz str. 39.

е. гръшник готовіо се из нова к наблюдаваню строгога живлъня савршених.

Грівси и ньихово одпуштень. Врховни є закон, главно правило богомилске вреси: избъгавати сваки своєвольни дотик с матеріом, као твором нечастивога. Свако дъланъ противно закону томе грієх є. Између грієха учинъна и наумлъна ниє било постепености. Први в смртни, тежки; други опростни. Ова є разлика постояла барем у практици, дочим су у теоріи сви грієси єднаки, и могу се изгладити уласком у секту. Што се пак тиче одпуштеня грієхова примітити нам є слідуюне. Црква православна учи, да осим заслуга Исуса Христа, човък може кроз добра дъла умалити тежкоћу своих погращака; он може приказати дала та правди божіой за своє грієхе, те очекивати блажіи суд. Богомили на против одрицали су заслугу тих дъла оправдаваюћих. Нема до единог пута по коме се долази до опроштеня гріехова: то є радикално каянъ, савршена промъна у живлъню; едино е пак средство каяня — одреченъ свіста, и улазак у сретичку цркву т. є. у чин крстяна' (Crestias, Crestian) на истоку, чистих (Kathari), савршених (Perfecti) на западу. У той цркви (или боль у томе чину) налази се сигурно средство и смство добити опроштай; изван чина тога нема спасеня; въра крстяна' сама спасава; тко год въру ту пригрли, томе су грієси за увък оставльни .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Види: Евтимія Зигадена Narratio str. 36. — Schmidt Histoire. Tom. II. Cap. 90. — Ebrardus: ipsi solummodo et non alii possunt absolvere a peccatis et solvere animas. (D.r Cunitz стр. 39). — Reinerius: nemo potest salvus fieri nisi per eos (Ibid. стр. 39).

Брак (женидба). Брак им в біо смртни грієх; у томе нису чинили разлике међу прелюбством, т. 6. незаконитим живлѣнъм люди' разнога пола (concubinatio) и правим браком; обое су продуженъ Адамова грієха. Женидбу су сматрали за средство, коим човък задоволява свойой похотльивости; средство е то изуміо дявол да би расплодіо людски род, а тиме овъковъчіо своє собствено царство. Мъста у св. писму, гдъ се одобрава брак између мужа и жене, толковали би аллегорички, узимаюћи рієчи у смислу духовном, по коме женидба біяше ново съдинънъ душе с душом небесном од онога часа када супрузи ступише у секту; или по науци умърених дуалиста женидба біяше сповнъ душе са св. духом. По некима западним списательима допуштали би заручницима да заєдно живу, али поп aliter nisi abstineant ab opere conjugali (Schmidt, Tome II. p. 87). 2 Въроятно в што вели Moneta (adversus Catharos et Valdenses, р. 330) да су умьрени дуалисти забраньивали женидбу савршенима (Perfecti) а не върнима (Credentes).

<sup>2</sup> Врієдно є напоменути да се у томе с богомилством и данас подпуно слажу руски расколници, на име секта тако званих божіпх люди, у коих є пословица: Неженатый

¹ Види: Евт. Зигадена Victoria de Massilianis стр. 116; — Патріярха Германа Oratio de exaltatione Crucis стр. 114 у Шмита Ч. П. стр. 87. — Козма: Женящаяся человъки и живущая въ міру мамонины слугы зовуть (Прав. Соб. М. Май 1864, стр. 101); а на другом мъсту говорећи о истим сретицима: иже женитву чистую хулить, да будетъ проклять. (М. Юлій, стр. 325). — Ebrardus: Putant concubitum esse immundum, generatio peccatum. — Moneta: Hæretici conjunctionem istam (matrimonium) illegitimam dicunt, id est contra Dei legem; на другом мъсту: non est salus in matrimonio. (D.r Cunitz стр. 44).

Осим ових главних догмата секте богомилске (на западу катарске) било в и других, ков би вретици учили и по народу их распростирали. Ми ћемо и те точке овдъ редом у кратко означити.

Од свештених кныга примали су Богомили само нови завът особито еванђелъ, и држали га у великой части; премда им то ние ни мало сметало да му смисао кваре, и по свойой га вольи аллегорички толкую, гдъ се год мъста у еванђелю не судараю с основнима ныховим начелима: hos libros, вели за Богомиле Арменопул, falsa interpretatione corrumpunt, et blasphemis ac scelestis intellectibus ad id, quod ipsis videtur, pervertunt. За стари су завът ови тобожньи учительи учили, да е производ

неженись, женатый разженись; а если нельзя, живи съ женою какъ съ сестрою. Види важни саставак: Pravni оbičaji kod Slavena ученога Дра Богишића у кныжевнику, год. III. страна 167, коим в дълом овай дични домородац већ красан споменик себи подигао у србской кныижевности. Осим гориъ пословице има и другога штошта у руских расколника, што 6 по свой прилици к ньима прешло од богомилства. Довешћу овдъ што о томе сродству Богомила' с руским расколом говори руски издаватель у уводу к реченоме Козмином саставку: Сочиненіе Козмы, въроятно весьма рано стало извъстно и въ русской литературъ. Не безъ основанія думають, что Адріань и Дмитръ, первые у насъ проповъдники еретическихъ мыслей въ началь XI. въка, были богомилы. Тогда же, можеть быть, русская церковь пріобрала и оружіе протива ниха ва бесада Козмы пресвитера. Являвшіеся посль еретики; стригольники, жидовствующіе, Феодосій Косой и другіе высказывали тъже мысли противъ іерархіи и церковной вившности, какія высказывають богомилы у Козмы, и защитники православной истыны ползуются тъмиже доказательствами, какія употреблялъ Козма; нравственныя наставленія Козмы отрывками входили въ древнія русскія поученія и даже въ прологъ (31 Янв.) Види Прав. Собесъдникъ, 1864, стр. 483, 484.

сотоне и да о пѣму свѣдочи, те су га за то у принципу одбацале обѣ странке — чисто дуалистичка и умѣрена — с том разликом, што му в прва странка одрицала аукторитет само од чести, примаюћи пророштва и псалмове, га друга га са свим одбацала. Особито су пророци били предмет мржнѣ и нападаня од стране умѣрених дуалиста, говорећи да што су год пророци прорицали дявол им в казивао, и на то их упућивао?

Сходно и дослѣдно мнѣнію, да є дух Исусов прошао кроз дух Маріє начином са свим духовним и субтилним, говорили су да Марія нив била мати Исуса Христа; да нив имала по плоти родителя'; да є тек привидно била жена и мати Христова. З На против неки чисти дуалисте у Бугарской и Таліянской не допуштаху ту привидност, но учаху да є Марія била права жена; гдѣкои опет од исте секте говораше да є рођена од отца и матере, а други да ю родила жена без мужкога сѣмена. Ч

' Евт. Зигаден, 7, 36, у Шмита Ч. II. стр. 61.

<sup>3</sup> Schmidt, Histoire. Tome II. pag. 42.

<sup>4</sup> Moneta: de sola muliere sine virili semine (Schmidt, Histoire. T. II. crp. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Евт. Зигаден, 6; Герман Патріярх, oratio de imaginum restitutione, 443. У Шмита Ч. П. стр. 61. — Козма: Авраама, друга Божіа, и Данила, и Азарьины чади и прочихъ пророкъ не пріемлють, ихже и звърье свъръпіи убоящася и огнь усумнъся; Јоанна же Предтечю и зарю великааго Солнца безчествують, антихристова предтечю наричюще и', егоже самъ Господь болша всъхъ святыихъ показа. (Прав. Соб. М. Май, 1864, стр. 90). Види се из овога да є Козма овдъ умърене дуалисте на мисли имао. — Joannes Baptista fuit unus de majoribus diabolis qui unquam fuissent. (Акта инквизиціє у Каркасонни у Шмита Ч. П. стр. 40.

ло є и такових (у Француской), коима є Марія гола метафора <sup>1</sup>.

Не кланяху се иконама, єр их држаху за идоле измишлъне дяволом, и учинъне од градива што га створіо дявол. Исус Христос (говораху) дође у свієт да нас ослободи од идолопоклонства, а не да идолопоклонство уведе. Не поштоваху ни моћи божіих угодника. Ничега се пак толико не гнушаваху што крста и крстнога знаменя. Не могаху никако поняти да є христянин онай човък, кой ставля върнима на видъло оруђе руга и смрти Христове. Мъсто да се поштує крст валя, тако говораху, да га човък мрзи и презире, представляюћи побъду злочестога Бога<sup>2</sup>.

¹ Eymericus: Mariam negant fuisse mulierem; sed sectam suam et ordinem suum dicunt esse Mariam Virginem, veram pœnitentiam, castam et virginem quæ generat filios Dei, quando recipiuntur ad eandem sectam et ordinem (Schmidt, Histoire, Tome II. pag. 42, 43). — Наш є Козма разумієвао очито та различна груба богомилска ученя о богородици гдъ вели: И єще же надъ всъмъ зломъ и се сіи окаяннъй творять: Преславныя бо и пречистыя Богоматере Господа нашего Јисуса Христа не чтуть, но много о ней блядуть, ихже ръчи и гръдости нельзъ писати въ книгы сіа (Прав. Соб. м. Май 1864, стр. 90).

<sup>2</sup> Евт. Зигаден: Narratio de Bogomilis, 24, 27. — Герман Патріярх: Oratio de imaginibus, 439; Oratio de exaltatione Crucis, у Шмита Ч. П. страна 112 — Козма: Бѣси креста Христова боятся, еретици же посѣкають кресты и своя орудія творять ими. Бѣси боятся образа Господня на дъсцѣ паписана; еретици же не кланяются иконамъ, но кумиры наричють я. Бѣси боятся костей Праведнихъ Божіихъ, несмѣюще приближитися къ ковчегомъ, въ нихже лежитъ безцѣнное съкровище, даное крестяномъ на избавленіе всякоя бѣды; еретици же ругаются имъ и намъ смѣются, видяще ны кланющася имъ и просяще отъ нихъ помощи (Пр. Соб. м. Април. стр. 492); а на другом мѣсту: О Крестѣ же Господни сице блазнящеся глаголють: како

Држећи се Богомили докетизма, не въроваху ни у чудеса Исуса Христа. Чудеса, коя он почини, біяху им духовна. Он не испъльиваще болести тълесне, ер е тівло сматрао као препреку да се ослободи душа, о исцъленю кое он се едино бринуо; слієпци коима є вид повратіо, то су люди заслієплвни грієхом; гроб, из коєга Исус подиже Лазара, гроб є духовни, чієг сънке умотаваю грієшену душу; хлъб што га умножи да би нараніо мноштво свіста, то є рісч живота; бура, што ю Христос утиша, страсти су кое эли Бог покреће!.

брес в ова одрицала клиру православноме и

ся ему есть кланяти? Сына бо Божія Жидове на немъ распяша; да вражда есть паче Богу Кресть. Аще бы кто царева сына убилъ крестомъ древомъ, можетъ ли древо то любо быти Цесару. (Прав. Соб. м. Април стр. 494). На трећем мъсту вели: Кланяющежеся не творять Креста на лици своемъ (ibid. Юній, стр. 199). — Ignominia crucem sanctam adficiunt, veluti quæ dominum peremerit. (Армен. de Bogomilis, 552). — Врієдно є знати како су западни єретици судили о крсту и крстноме знаменю: Hæreticus dicit quod ignominiam Christi adoramus, et ejus ignominiam nostræ fronti imprimimus; dicit enim nobis, si pater vester suspensus esset in aliquo patibulo, ipsum patibulum abominaremini, et non honoraretis illud; ex hoc arguit quasi a simili, quod nos crucem Christi abominari debemus (Монета, 461, у Шмита Ч. П. стр. 12). Види се из овога такођер велико сродство, да не речем истоветност између источне и западнъ ереси.

1 Козма: Не върують чюдесемъ Господним. Ибо дявола творца нарицають, Христа же не исповъдають створивша чюдеса, — глаголюще: нъсть Христосъ слъпа просвътилъ, ни хрома не исцълилъ, ни мертва въскресилъ, но притъча то суть точію и бляди: грахи бо, раша, цаленыя клоснымы бо евангелисти положища. Народомъ же напитанымъ въ пустыни 5-ю хлбъ не върують, глаголюще: не суть то хльби были, но четыре евангелисты, пятос опраксъ Апостолъ (Прав. Соб. м. Май 1864, стр. 108).

римскоме характер свештенства. Особито западни вретици приписивали су римским свештеницима свакояке пороке и невалялства: тврдоћу, охолост, симонію, нетрівзност, зло срдце, лицемърство, те су на ньи обраћали све укоре, што их Христос управіо на кньижнике и фарисее. За то су их држали за недостойне строити тайне црковне; тайне што их овакови свештеници строє, остаю без дъйства, ер су и сами строительи обтерећени мноштвом грієха, па не могу ни друге од грієха разрієшавати. Вило є укора' и на истоку противу православнога свештенства, премда сгорченост рекао бих пе біяше онамо онако велика као на западу 2.

## б. Црква. Єрархія. Богослужбени обреди.

Пошто смо у првоме раздѣлу видили у чему се састояло въроученъ богомилства, префимо сада

1 Romana Ecclesia habet maculam et rugam, quia ibi sunt adulteri, avari, ambitiosi, lupi rapaces. Non est ergo illa Ecclesia. Sed nostra est Ecclesia, ubi sunt homines justi et casti, non mentientes, non fraudantes. — Decem partes Ecclesiæ romanæ malæ sunt et etiam plures. — (Moneta, 391). — Види D.r Cunitz: Ein Kath. Rituale страна 77. Сравни Schmidt Histoire Ч. II. стр. 140, 141.

<sup>2</sup> Козма: Хулите ісрея и вся саны дерковныя, фарисея слѣпыя зовуще правовърны Пожі и много на ня лающе акы пси на коньика; — (глаголють) въ лѣности живуть, — аще есте священи то почто не живете якоже вы есть повельно, якоже то къ Тимотею пиша Павелъ глаголеть; а ниже: попове упиваются, грабять и ино зло втайнъ творять, — Епископи же, не могущи воздержатися, якоже и мы, насъ въздержають отъ молитвъ, а потомъ не претять отъ грѣха. (Прав. Соб. м. Май 1864, стр. 83, 84, 85).

на други, и развидимо споляшню му страну: цркву, ерархію и богослужбене обреде. Ако смо о въроученю између других извора црпили подоста из презвитера Козме, сада нас тай поуздани домаћи руководитель са свим оставля, те смо принуђени прибъки мал не исключиво к изворима западних богомилству сродних Катара'; ер што е о томе Грк Зигаден написао кратко є, површно а доста и замршено. Међу те западне изворе прво мъсто иде без приговора рукопису, што га Д.р Куниц нађе у библіотеци ліонской (Bibliothéque du Palais des Arts) и наштампа у Сни г. 1852, под именом Ein Katharisches Rituale (в. стр. 16). Кныча та садржава малу збирку литургичних образаца, кои су се употреблявали при религіозним скупштинама Катара' у южной Француской, — дівлце за нас тим драгоцъніє, што є до данас єдини познати споменик, кой нас непосредно упознае с духом и религіозним характером катарске секте. У нъму в истина оскудица', ер рекао бих да в само уломак катарске литургів. Срећом недостатак тай допуняваю извівшћа римских инквизитора contra hæreticam pravitatem, коя су кад што истина претърана из мржнъ к ереси; али их разборити изследователь може ипак користно употребити за свой посао, као што е између других учиніо с великом въштином и учени Хр. Шмит у свойой често напоминятой монографіи о Катарима. За исторію пак славянскога богомилства извори су ти неоцівньиве важности, што нам и са литургичне стране неопроврживо доказую, да

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. Narratio de Bogom. стр. 26, гдъ говори о двойном обреду засобице приманя у чин.

су катарски обреди пренешени на запад из югославянства, гдъ су их сретички монаси кроили (с примъшом дакако вретичком) по обрасцу правосл. калуферских правила, какова нам требник показуе. Када ово узмемо, те сравнимо навластито тако звани Consolamentum, найглавній обред у катарству, с православним обредом у требнику када се тко калуђери, можемо поуздано од туда извести, да су исте богослужбене церемоніє у обичаю бивше код западних Катара, постояле бар у главноме и у славянских Богомила на истоку, као што ће се ниже больма видити. Найпріє почнимо црквом.

Црква у источних и западних сретика нис била што у правосл. христянству, т. е. обштина правовърних, кои върую у Христа (І. Коринт. І. 2). Она се ограничавала на едну само касту или чин люди, 1 кои себе сматраху за едине праве и добре христяне, за истинито божіє стадо, избрани божіи народ на земльи, за люде савршене, кои су се уласком у тай чин очистили од сваке гнусобе и грієха, а кроз то дошли у тышны савез и одношай с Богом, те могаху опраштати другима грієхе и спасенъ им у Бога измолити, држећи се у томе начела, да тко е сам нечист ни друге очистити не

Dicunt quod bonus homo aut bona fœmina, aut congregatio utriusque Ecclesia est. (Ebrardus у кньизи Д.ра

Куниц стр. 39).

Куниц стр. 39).

<sup>2</sup> Види: Ев. Зигадена Narratio стр. 35. Dicunt quod Ecclesia Dei non erat in lignis et lapidibus, sed in bonis hominibus et sanctis quales dicebant esse se ipsos; item quod ipsi solummodo et non alii poterant absolvere a peccatis et solvere animas (Liber. Sent. ibid. 39).

Nostra est Ecclesia ubi sunt homines justi et casti, non mentientes, non fraudantes (Disput. inter Catharum et Varratum, ibid. 39).

може. Чланови чина тога били су на истоку очевидно неки род калуђера', — и то су они тако звани крстяни (у споменицима крыстыни), кое смо већ неколико пута напоменули у овой расправи. Они су се на европском западу звали кад Катари, кад bos Crestias (добри христяни), кад Perfecti (савршени), Consolatores (утъщительи) и т. д. Православни пак и римокатолици звали би их исключиво еретицима, а чин ньихов ересю, тако да се у западних списателя (а и у нашега Козме презвитера) под вретицима само чланови чина тога разуміввати имаю. Акт, коим се тко у чин крстянски примао, звао се код западняка Consolamentum, од рівчи consolare (утъщити), романски esser consolatz. То біяше акт найважніи у єреси и права єретичка тайна; біяше као средоточіє свега црквеног живота Богомила' и Катара'; тим актом улазећи неофит раскидаше сваку свезу с прошлошћу и с гръшним свістом, да би ступіо у брой чистих люди, правих христяна, и добіяюни кроз то духа светог постао учестником свію добара, благодати и благослова еретичке цркве. За то се и називао духовно крштенъ (baptisme spiritual), едино што га богомилски еретици признаваху.

Званіє то налагаше крстянима велике дужности и найстрожіи аскетизам; валяло им є ини од мъста до мъста да проповієдаю, надгледаю върне, да их свътую да буду постояни у въри, трпени радо прогонство и саму смрт. Уз то су предсъдавали богослужбеним скупштинама, и примали у чин

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ejus mundas oportet esse manus qui aliorum debet tergere sordes (ibid.)

кога би држали да є тога достоян. Сваки дотицай, разговор, благованъ и сами сусрет с иновърним (acrezent) біяше им у тежки грієх уписан, већ ако би се то догодило с намъром да придобію секти свойой невърника. Што се пак дотиче начина живлъня, ту се искало од ньих савршено одреченъ свега и свачеса, што и найманъ слади живот людски на земльи. 1 Сматраюки младенаштво као найвишу добродътель, клонили су се женскога пола до тога степена, да се крстянин и у болести дотиком двореће кћери свое држао већ оскврићи. Собствених добара нису могли имати, и што би год кой члан трудом своим заслужіо ишло би у обшту кассу. Сходно правилу томе, морао є сваки нови члан при уласку у секту завътовати се, да ће убоштво до смрти хранити. Молитва, пост и проповієд била су заниманя правога крстянина. Главна молитва біяше им отче наш, кою би врло често на дан повторавали. Ранили су се само зелъм, рибом, маслинама и улъм; постили су три пута на годину сваки пут по четрдесет дана; едан им е пост біо од 11-23 Нов. до божића, други од прве недълъ четиредесетнице до ускрса, трећи од духова до петровадне. 2 Осим тога имали су сваке седмице три постна дана о хлъбу и води3.

A sua perfectione cadunt, communicando mundanis. B. D.r Cunitz 42. — Dicunt talem sic lapsum spiritum sanctum non habere (ibid 67).

<sup>3</sup> Frequenter orant et jejunant et abstinent se omni

ctum non habere (ibid 67).

<sup>2</sup> Под божићем разуміввали су вретици силаженъ Исуса Христа у зли свівт, а под пасхом побъду над кнезом свівта тога. Духови представляху основанъ вретичке цркве, ново съдинънъ светога и утьшителя духа с крстянским душама.

Томе споляшнъму начину живота крстяна, одговарало е подпуно и ньихово понашанъ и объенъ у людском друштву. Строга озбильност у говору, избъгаванъ свакога пустословія и смієха уз блієдо, тужно, мршаво лице, измучено тієло, біяху одличителне црте оте споляшности. Ссу ли пак унутрня чувства била у сугласію с том изваньском побожном радньом, тежко є пресудити. Било є на западу и на истоку списателя истина явних противника єреси, кои су крстяне кривили да су лицемъри, притворице, сребролюбци, варалице; да су под изваньском побожношь и смиреношь у свако и найневаляліє дъло или сами чинили или другима допуштали, само да у секту върую. Други су их

tempore a carnibus, ovis et caseo, quæ omnia videntur esse satisfactoria pro peccatis eorum (Reinerius, pag. 1765. В. D.r Cunitz, 47). — Tres quadragesimas in anno jejunant, et ultimam septimanam, quia in illa jejunant in pane et aqua, aliis autem septimanis tribus diebus jejunant in pane et aqua (Eimericus Direct. Inquis. ibid. 47). — Козма: Молитвы же их прелести тысяща суть; кляняютьжеся затворымеся въхызъхъ своихъ четырижды днемъ й четырижды нощію; кланяющежеся глаголють: Отче нашь, иже еси на небеси (Прав. Соб. Юній, 1864, стр. 198). — Скверно учать что мясояденіе и винопитіе отлучають отъ Бога (М. Юлій, стр. 318, ibid.) — Сравни: Euth. Zygad. 33. у Шмита П. 94.

<sup>1</sup> Tristes sunt omni tempore, et facies eorum pallore perpetuo deprimuntur. (Schmidt, II. 155). А едан их стари западни списатель овако описує:

Est Patharistis Visio tristis Vox lacrimosa (ibid.)

Овоме одговара опис споляшнъта хода и поступаня богомилскога сретика, што га забилъжила Анна Комнина у кнъизи Alexias стр. 486: Fereque e tristium genere naso tenus opertorum, demisso capite incedentium, ac inter eundum nescio quæ vota precesve arcano sub lingua murmure susurrantium, homo Bogomilus est. опет корієли са споляшнівта претвараня да су католици, те да цркве полазе, миссу слушаю а у срдцу остаю окорієли вретици, і што и презвитер Козма за югославянске вретике потврђув. 2 Од источних историка Евтиміє Зигаден пребацує на носе Богомилима, да су се служили въроломством и лажи, и правдали се тиме да дявол подиже прогонство, на за то да ние гръшно преварити га лажним казиванъм. 3 Но има и одличних списателя, кои вретике бране од лукавства и пришиваних им невалялства, хвалени особито ньихово постоянство у въри, чистоту нарава, частност у послованю, трівзност и безавлену простоту, те су од туда изводили, да заблуде ньихове већма су од ума него од похоте, 4 па у томе бієвеню да є доста и злове римских инквизитора. 5. Еле било што му драго, истина в жива, да в уплив крстяна' на народ без разлике рода и спола біо огроман, навластито на западу. Господа и простаци, люди и европском жене, врло их онуда штоваху, усрдно их у свое домове примаху, даваюћи им сваки по могућству милостиню, и закланяю их више пута с опаснош у собственога живота од грознога прогонства фратарске инквизиціє. Особито им простаци приписиваху врхунаравску моћ, будући тврдо убіеђени, да крст-

<sup>5</sup> Schmidt, Livre V.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schmidt II. Livre V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Страха дъла человъчьска и въ церковъ ходять и кресть и икону цалують, якоже ны повадають, иже отъ нихъ обратишася на нашу истиную въру, глаголюще: яко вся си творим человъкъ дъля, а не по сердцу, вътайнъ же крыемы свою въру. (Прав. Соб. Май, 1864 сгр. 92).

3 Narratio, 30 у Шмита П. 83.

4 Lami della eresia de' Paterini in Firenze 1766 in 4.

янин када чита у еванђелю, што га свагда уза се ношаху, може кроз то само уклонити сваку несреку, утишати гром и вътрове. Той великой важности, кою су крстяни уживали, приписати е такођер, те е народу біо особито драгоцън благослов им; и кое му драго лице сусретавши крстянина не би край иъга прошло, да му се не би гологлавке до землъ поклонило рекавши му: благослови отче, благослови добри крстянине, на кое би му одвратіо: да те господ благослови.

Осим крстянскога чина, кой саставляще еретичку цркву, постояла є друга класса люди', тако звани в врни (на западу credentes или по романски crezentes). Они су истина били приврженици секте, али нису йоште спадали међу нъне праве чланове; налазили су се на неки начин у предверю цркве, те су донекле личили оглашенима у древной христянской цркви. 1 Као такови они су се обучавали у науци вретичкой, присутствовали су богослужбеним скупштинама, и како изван секте не біяще спасеня, спремали би се да с временом, ма било на самртной постельи, уђу у найтышню црквену общтину, и кроз то постану учестници свію нізних благодати, што се єдино уласком у крстянски чин или секту постићи могло. Не налазећи се дакле они у секти, него на изабраном путу к ньой, ни су били ни обвезани да строго наблюдаваю про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Да су оглашени — auditores — били одвобни од върних, као што мисле неки ауктори, ниб исторички доказано, за то се и ми овдъ држимо противнога миънія векине списателя, по коме су у катарству постояле само гореназначене двіб классе сектапа.

писана за праве секташе (крстяне) правила. За то могаху се женити, добра тећи и уживати, бой бити, ранити се свачим што земля производи, под увътом да се за те грієхе исповъде духовнику (стройнику) секте.

Пріє него пређемо на литургичне обреде у богомилству, валя нам свакако ради боль ясности онога што следує, предпоставити штогод о устройству еретичке ерархіє. Какви су били духовни редови или званія међу славянским еретицима, какви ли међусобни ньихови одношаи, о томе источни споменици ништа не говоре, као ни о тобожным црквама или болъ рећи обштинама у Цариграду, Филаделфіи, Меленику у Мацедоніи (ecclesia Melenguiæ), Дреговићу (Drugunthia, Dugrutia) на граници Траціє и Мацедоніє. Код западних списателя споминю се само неколико црквених богомилских старешина, као горъ напоменути Василіє бивши йош у животу г. 1118; епископ Никита (Niquinta) из Цариграда од строге дуалистичке секте, кой г. 1167 дође у Ломбардію, и сазва сабориште у Saint-Felix de Caraman у южной Француской, на ком се утажила породивша се распра између строгога и умъреног дуализма; неки Симон (пріє г. 1167) старъшина цркве дреговићке, кой посвети за владику вишереченога Никиту. Свакако црквена та организація на истоку (изузевши Босну) ние се чврсто утемельити могла; с брзим паданъм среси и она с из дана у дан изнемагала и слабила, док в найпослъ завдно са вреси са свим нестало. Много йой в ячи темель біо на западу међу ондашным Катарима, нарочито у южной Француской и съверной Италіи. Ту в секта (бар у почетку за XI. и XII. стольта када подпуну слободу уживаше) раздієльна била на епископіє, а ове опет на дяконате. Свака є бискупія имала своє точно опредъльте границе, и обувимала є мъста и простор римских бискупія, од коих су имена и на западу радо усвоявали єретици. По ономе, што се у србским споменицима сачувало о єрархичном устройству босанске цркве, коє се у єзгри судара са устройством западнъ єреси, ниє сумнъ да є и та организація прешла на запад из югославянских страна, што их богомилство заразило. За то могу се иста дата, одузевши гдъкоє предълне особине, и на источну секту обратити.

По той организаціи била су два црквена реда: виши и нижи. На први ред спадаху старъшине секте, звани кадикад и епископи; на други стройници (на западу ministri) и дякони. Едни и други избираху се из крстянскога чина; гдъ не би било стройника, замівнывали би их обично у свршаваню службе и други крстяни премда неосвећени. Међу стройницима били су опет неки старіи у достоянству, у власти и у служби, и ти су се звали старци (на западу ancianus, ancias, major). — Акт рукополаганя стройника' біяше врло прост, немаюки никакова таинственога знаменованя; епископ ставляше на главу ређеника нови завът, што се неким начином сматрало као ново духовно крштенъ (Сопsolamentum). — Глава діецези біяше епископ. Он заузимаще прво мъсто у свима црквеним службама; он би први починяо молитве; први благосивляо, проповівдаю, ломію хліб, осветиваю ниже свештенике, разрієшаваю од смртних грієхова, предсѣдаваю скупштинама крстяна' и т. д. Сваки є епископ имаю под собом два помоћника нижа у чину од нѣга, од коих се єдан зваю filius major, други шіпог, 'кои су замієньивали епископа у служби црквеной кад би другдѣ забавлѣн біо, и обилазили епархію. Епископ йош за живота избраю би себи наслѣдником старієга сина — filius major — и завладичіо га, положивши му нови завѣт на главу и обѣ руке на кньигу.

Што се тиче богослуженя, ако є било мѣста' гдѣ би се секташи сабирали на молитву, ипак храмове нису држали за необходно потребне. О томе говораху, да Бог не тражи да му се люди кланяю у кући од камена; <sup>2</sup> он є на сваком мѣсту; он не пребива баш особито у зградама, што их начинише руке людске (Дѣян. XVIII. 24); ом присуствує гдѣ су два или три сабрана у нѣгово име (Мат. XVIII. 20). Црква им є свуда, гдѣ се сакупляю крстяни (Perfecti, boni homines).

Према простоти богомоля', кое біяху понайвише собе лишене свакога украса, прост им біяше и сами богослужбени обред. Службу као што рекосмо свршаваху стройници (ministri), а у одсуству ньихову и други крстяни. Присуствуюћи върни и кр-

<sup>1</sup> Нешто овоме налик видићемо у босанской цркви, гдъ су осим дъда (епископа) саставляли вишу срархію го-

сти, нъгови по свой прилици поможници.

<sup>2</sup> Ideo domum manufactam negant esse Ecclesiam (Ebrard. y Шмита II.) — Nec jam ecclesias vocant sed speluncas (ibid) — Ajunt in omnibus sacris templis habitare dæmona (Арменопул стр. 552). Козма: Церкве распутья мнять суща (Прав. Соб. Юній 1864). — Сравни Евтимія Зигадена Narratio de Bogomilis стр. 27.

стяни стояли би с прекрштеним рукама, и обред почео би с рівчима: благословите, праштайте, амин; буди нам по рієчи твойой. На то служећи стройници с пруженим рукама гласно веляху: отац, син и св. дух опростіо вам сва ваша сагрієшеня. Поклонимо се отцу и сину и духу светоме (три пута). Посль тога благослова слъдоваше отче наш, найсветія, єдина кою господ установіо, коя є за сваку потребу довольна, и замівнює све остале молитве; 1 ер е Христос у обште наредіо да се многе рієчи не просиплю. Молитву господню заключили би придавком: ер твое ест царство и сила и слава на вієки амин. Ова служба, што ю вападни Катари зваху dias et oras а Богомили часови, биваше сваки дан ютром и вечером. Овдъ нам в примістити, да с горным литургичним формулама започиняще свака ньихова служба, уз често понавлянъ по три и по шест пута благослова (Веnedicite) и придите поклонимо се (Venias), те би их честима маньима и већим поклонима до землъ (метаніє) наизмінице спроводили <sup>2</sup>.

Приступаюћи сада к осталима сретичким службама, ове се могу свести на четири: даванъ моли-

- <sup>1</sup> Unicam precationem illam adgnoscunt: Pater noster; ceteras abrogant, et inutilem garulitatem adpellant. (Армен. 552). Сравни: Евт. Зигаден Narratio de Bogom. 28, у Шмита П. 116.
- <sup>2</sup> Adorabant Deum facientes Venias et genuflexiones multas (Vaissete y Куница стр. 46). Reverentiam faciunt flexis genibus capite inclinato quasi prostratus cum manibus ponendo manus usque ad terram. (Liber Sent. 54 ibid стр. 54). Die Venia war die Bezeichnung für die Kniebeugung bei den Griechen, вели Куниц стр. 46; a Ducange: Veniæ, inclinationes, vel genuflexiones religiosorum quæ Græcis μετανοιαι, quod plurimum in pænitentiam injungi solerent.

тве или приманъ иновърца у брой върних; улаз у крстянски чин (consolament, consolamentum); исповієд и ломлънъ хлъба. (Fractio panis). Казаћемо штогод о свакой, починюћи редом од првога обреда.

Тко в из иновъраца или оглашених желіо ступити у први ред црквене заєднице, у брой върних, валяло му є неколико недъля да се подвргне искусу, кушаюћи силе свое у ваздржаню и свакой невольи. Искушенъ се то звало на западу astenentia. Почетни обредни акт састояо се у поучаваню, што га служећи стройник даваше искушенику; за тим в стройник говоріо отче наш, а искушеник држећи еванђелъ у рукама рісч по рісч за ньим, и у томе изговараню молитве садржавала се сунност обреда тога, те с тога се на западу и звао чином приманя молитве (receber sancta oratio); вр се върни завътоваще, да ће господню молитву у свако врієме и сваком пригодом говорити. 1 За тим би искушеник промівніо име, и тиме би фактично мећу освећене върне ступіо.

Речено в повише колико в знаменит біо крстянски чин (ordo) у богомилско-катарской вреси. За то в и дотични обред приманя біо найважній у секти. За улазак у тай чип искало се найпрів приволень сабраних крстяна. Нашавши крстяни върнога да в достоян братства ньихова, приступили би

¹ Orationem putant necessario dicendam et maxime quando sumunt cibum vel potum (Rein. 1765, ibid 57). По овоме се види да су върни били у секти они, кои чекаюћи да у чин крстянски едини спасоносни ступе, утврђиваху се йош болъ приманъм молитве господнъ на избраноме путу. Тко у томе обреду да не позна од еретика' изопачено прав. "послъдованіе во одъяніе ряси?,

к самоме свечаном акту. Описаћемо га у кратко како є сачуван у западних списателя тим радів, што в из описа тога очевидно да су први почетници вреси, када су оснивали чин на ком се држи вас сретички устав, имали пред очима и за образац прав. послъдованіе малыя схимы, што ћемо гдъкоим цитатима из требника доказати. На срієди богомоль біяше стол застрт бієлим покривачем, и на нізму нови завът. Пріє но започне обред, стройници и помокници им опрали би руке, те би мучећи стали свп около стола редом по старъшинству. Неофит стаяше између ньих у средини, нешто одалѣ од стола олтарнога. Онда служећи стройник држећи у рукама нови завът стао би учити неофита 1 у сретичкой науци, набраяюћи му све трудности и неволь живота, што ће их морати подносити по уласку у чин; напоминюћи му уз то дужност да до смрти остане тврд и непоколебльив у новой въри, коя га едина може спасти и привести к Богу. Послъ говора тога стройник питао би неофита: брате! хоћеш ли примити въру нашу? а овай нъму: да.3 На то нови брат клекнувши иште трипут благосло-

в Ей . . . честный отче (ibid).

¹ Ille qui major et ordinatus dicitur librum Evangeliorum in manibus suis tenens, eum vel eos qui ad recipiendum consolamentum conveniunt admonet, ut in eo consolamento omnem suam fidem et spem salutis animarum suarum in Deo et in illo consolamento ponant. Ermengardus у Д.ра Куница стр. 62. — Docet eum quid debeat credere et qualem conversationem habere. Moneta, ib. — А у требнику: Игуменъ оглашаетъ (брата) сице: Отверзи срдца твоего ушеса брате и т. д. — и отвъщай нам противу ихже нами вопрошенъ быти имаши.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Желаеши ли сподобитися ангелскаго образа и вчинену быти лику монашествующихъ? (ibid).

ва, и уз свако питанъ корачіо би неколико корака напрієд, добивши на сваки упрос благослов стройников с рісчима: да те Бог благослови, с додатком трећему благослову, и да те учини добрим крстянином, и доведе к доброй кончини (Deus vos benedicat, Deus fassa bon Crestia eus port a bona fi). 2 По том следоваще свечано заветоване новога брата, да ће живити сходно божіим и еванђелским заповієдима, да неће лагати, клети се, да ће строго постити, од жена се чувати, да неће убіяти коє му драго животно и т. д. 3 Онда му се стройник приближи, и давши му еваньель да га цылуе стави му га на главу, 4 а сви присуствуюћи крстяни (Регfecti) десну руку едни на главу други на плећа, говорећи единогласно: поклонимо се отцу, сину и св. духу, — док међу тим стройник моли Бога да пошль на неофита светога и утьшителя духа. 5 Иза тога сва дружина говори отче наш, и стройник заврши обред еванђелъм по Йовану: въ началь бъ Слово. Брата опашу жицом вунена конца, што су западни Катари звали символичком одъћом крстяна'. 6 За тим сви стройници и присутни крстяни

<sup>2</sup> Воистину добро дъло и блаженно избралъ еси (ibid).

<sup>3</sup> Таже игуменъ глаголетъ къ нему оглашеніе: виждь чадо, якова обътованія даеши владицѣ Христу (ibid).

5 Священикъ чтетъ молитву сію: Господи Боже нашъ

упованіє и прибъжище и т. д. (ibid).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Вводится отъ Екллисіярха брать, творя въ трехъ мъстъхъ кольноприклоненія три даже до святыхъ дверей (ibid).

<sup>4</sup> Полагаетъ настоятель верху глави его книгу и чтетъ модитву въ слухъ всъхъ поющимъ братіямъ Господи помилуй (ibid).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Братъ нашъ препоясуетъ чресла своя силою истины (ibid).

цъливаху брата. Онда би се овай одмах уклоніо у самоћу, живећи о хлъбу и води 40 дана, разсуђуюћи о примлъной благодати и о тежким дужностима, што му нови чин налагаше до смрти<sup>2</sup>.

Исповъдни е обред саставляо такођер главни дієл єретичкога богослуженя, и звао се на западу просто служба (Servitium) и приправлянъ (Арраreillamentum). Из формулара Д.ра Куница види се ясно, да се састояо у обштем исповієданю грієхова, коме следоваще молба управлена Богу, сабраним кретянима и цркви ради опроштая. Едан би говоріо у име свію. Каюћи се грѣшник стао би с дружином лицем пред скупштином стройника и крстяна, и клекнувши према служећем стройнику, кой држаше на прсима расклоплено еванерле, говоріо би: долазимо овдъ пред Бога и пред вас признаваюћи да смо криви, ср сагрісшисмо дълом, словом и помишлънъм, и молимо Бога да нам посредством вашим сагрієшеня опрости. (Nos venimus coram Deo et vobis ad confitendum peccata nostra, quia multum peccavimus in verbo, opere, cogitatione etc.) Ha To би стройник ставіо нови зав'ят на главу каюжега се, а од крстяна' сваки десну руку, те говорећи молитву господню изговорили би опростне рісчи (види стр. 56). — Покору су налагали дякони; она се обично састояла у посту и многим метаніяма.

Остає нам йош да напоменемо с неколико рієчи благосливлянъ или ломлънъ хлъба (fractio panis),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> И бываетъ цълованіє (ibid).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сицеви монахъ долженствуетъ пребивати въ цркви дней пять, упражняяся отъ всякаго дъла, кромъ чтенія, аще въсть (ibid). Сравни: Schmidt, Histoire, II., 128; — D.r Cunitz, Rituale 59, et seg.

што представляще понешто тайну вечеру у христянской цркви. Овай се обред свршивао при свакоме благованю, біо объд, вечера или што друго, коме присуствоваху крстяни. Пріє но би сели за стол говорила се молитва господня, и онда стройник или найстаріи годинама крстянин благословіо би хлъб, и дібліо комадиће присутнима с рібчима: благодат господня буди свагда с вами, — те би свак во дівл свой у тихом скрушеню. Объд овай као да е понавляо обичай агапа' у првих христяна, и представляю обште братимство међу свима члановима секте. Народ в особито штовао хлъб тай, и називао га хлъбом освећеним, хлъбом свете молитве (panis sanctae orationis). Неки веле да се окром хлъба освећивало тада и вино ', што се не слаже с мнъніем верине списателя'.

## в. Развитак; паданѣ; престанак секте.

Ову є науку и богослужбене практике почео Богомил с ученицима ширити найпріє по предѣлима насельним бугарским народом у Мацедоніи 2.

<sup>1</sup> In mensa sua quotidie cum manducant ad formam Christi et apostolorum, cibum suum et potum in corpus Christi et sanguinem per dominicam orationem consecrant, ut inde se membra et corpus Christi nutriant. Evervinus, 455; S. Bernardi Sermo, 66, I. у Шмита II. 131.

<sup>2</sup> Права є отачбина богомилству по свой прилици общирна страна од Пловдива до близу ядранскога мора. Ово йой є дужина од истока к западу; а ширини могла би се узети као найсъвернія точка Охрид и равноимено єзеро, на юг пак Янина и йош ниже до далеко у Тессалію; одатле опет к съвероистоку поред Солуна, дуж свега приморя около полоустрова древне Халкидике, на коєга край-

Он є у той общирной страни налазіо врло плодно поль за свой єретички рад, єдно што су се славянски ондашньи жительи йош чврсто држали язичних традиція из митологіє славянске, сходних у коє чему дуалистичкоме начелу, не будући при томе йош добро утврђени у христянству, а друго што и православна црква не біяше онамо стално устроєнь поводом старих распра о духовной власти над Бу-

нъм манъм полуострову к истоку лежи Света гора. Томе мнънію ево доказа. Бидили смо (стр. 6) да су у другой половини VII. столька сву горь речену страну заузели били новодошавши Славяни, ньих петоро племена. Ради важности, коя є за предмет наш у настоєкой расправи скопчана с именима тих племена, валя нам их овдв опет именовати. То су Дреговини између Верріє (Веггова) и Солуна, Сакулати, Борсаци, Велесићи, Ваусустан (по Шафарику Войнићи), Струмничани и Ренждани. Предъл што га запремили Дреговићи звао се у Грка' дуго врієме Δρουγουβιτια; у нъму є постояла йоште на измак IX. віска нарочита епископія (της Δρυγοβιτιεας или Δρουγουβιτιας), подчинъна бивша митрополиту пловдивскоме. (В. Tafel, de Thessalonica ejusque agro. Tom. II. pag. 59; Le Quien, Oriens Christianus. Tom. II. 95; Руск. Бесьда, 1859, III., стр. 107). Осим тога предъла біяше к истоку у планини Ему у Траціи други предъл, познат у среднъм віску под именом Dragovinthia (Драговић) населън Славянима (Драговићима), на кое въроятно спадаще испрва и племе Дреговића, піто се доцніє отиснуло на запад и юг. — Те су краине йош у почетку морале бити средиште духовной радиности богомилских еретика; оне стекоше за рана међу истим еретицима неку знаменитост, имаюћи на своме земльишту главне бретичке обштине и цркве, што су и преко граница' югославянскога свіста познате биле. Тако западни богомилству сродни вретици — Катари, Албигензи — по Италіи, Француской, Нъмачкой, указиваху йош у XIII. віску на речене покраине као колієвку западнога катарства: hanc hæresim, веляху Катарци што их спалише у Келну год. 1146, usque ad hæc tempora occultatam fuisse a temporibus martyrum et permansisse in Græcia et quibusdam aliis terris (Evervinus, у Шмита Ч. І. стр. 2). Сдан катаргарском између Рима и Цариграда. Уз то можда су се и онда (као на жалост и дан данашныи) већ появльивале грчке претензіє над народном бугарском црквом, особито послѣ слаблѣня царства започетог йош под Петром сином великога Симеона, успркос ревностноме и савременом дѣланю Методієвих ученика около утврђеня народне те цркве и славянске просвѣте. Еле било што му драго,

ски огранак біяше у Италіи тако звана секта de Bagnolo, Bagnaroli, кои су се држали дуализма умърена и чина славянскога (se rattachant à l'ordre d'Esclavonie. Шмит, Ч. II. стр. 285). Очевидно є да є име Bagnaroli върни превод славянскога Поливаки, коим се по свъдочби В. Григоровића (Путеш. стр. 196) йош од прастара доба и дан данашны називлю бугарски жительи близу мъста Водене съверозападно од Солуна, дакле у горъ ограниченом простору. По томе грієши Шмит изводећи то име од постобћега и данас мъста Bagnolo у Ломбардіи. Друга опет секта біяше за XIII. ст. у Нъмачкой рункарска: qui vocantur Runcarii a villa (Reinerius у Шмита Ч. II. 284). Западни списательи ломили су главу тражени од куда то име секти. Гретсер (Gretser, opera theologica, Ratisbonnæ 1738) мисліо є да долази од вароши Roncali код Піяченце, а славни в Яков Гримм (Wiener Jahrbücher für Litteratur. Wien 1825. T. XXXII. p. 215) судіо да су се тако прозвали, што су неки сретици у Нъмачкой имали обичай носити ножеве, од старогерманскога Runco, нож. Ми смо горъ напоменули за слав. племе Ренждане, што их грчки списательи називаху кад Рεντίνοι кад Ρουγχινοι, а Тафел их чисто Sclavinos Runchinos зове (рад. 68). Залив ренждански код св. горе указує и данас на стара обиталишта славянских Ренждана. Ту се налазіо у среднъм віску утврђени град (Фообрвог) Рентина, средиште особите епархіє. Као што в обичай біо учительима вретичким да се скупляю около главних христянских црквених місста, те од туда на даль дълаю, ние сумнъ да су пролазећи онуда с истока крстоносци, а въроятно и трговци\* са сектом се код Рен-

<sup>\*</sup> In Sveviam, Bavariam, et Italiam borealem sæpe intrant eorum mercatores..... Horum quidam etiam ex Hungaria ad nos convenerunt. Види: Fasti Corbejenses за г. 1152 у кнычи Харемберга: Monumenta historica. Brunsvic, 1728.

лажни се учительи появише у калуђерской хальини — mantelo ac cuculio longe sese libentius hæc pestis abscondit. (Анна Комнина Alexias стр. 486) — с благим рівчима у усти а єдом у срдцу, постници, лицемъри, те издаваюћи се за праве богоугоднике, чисте савршене христяне, стадоше въшто врес по безазленоме неуком народу разсіявати, и цркву по вретичкоме облику и начелима уређивати. Онуда су подяривали ватру религіознога раздора, уносили врес у манастире међу калуђере, и у домове найодличніих породица, премамльивали многе слабе неискусне душе, особито у женскоме полу. Епирска страна, граничећа с Мацедоніом са запада, біяше

ждана' упознали, те с именом и науку йой у Нъмачку пресадили. — Додаймо к овоме и свъдочанство често поминятога Рейнерія Сакони из XIII. вієка, коєму се важност одрећи неда, бивши тай Сакони много година ревностни приврженик западнога катарства. Он брои цркву Dugunthia или Dugranicia међу найстаріє митрополіє цієлога катаризма, и набраяюћи цркве бугарске изрично вели да су све постале од Дугунтіє. Да є пак Dugunthia и Dugraпісіа исто што више речени предъл или мъсто Драговићи или Дреговићи, мислим да є сувишно свако доказиванъ. — Осим тога споминю се у сретичких западних списателя цркве у Меленику (ecclesia Melenguiæ) и данас мъсто у Мацедоніи, Concorezio или Corezio єдно од дваю села Горица или Градица, сачувавших до данашнъга дана своє слав. име у южной Тессаліи, гдъ се населило било племе Велесића' (Ami Boué, Hinéraires, II. 70). У Concorezio біяше йош у почетку богомилства яка вретичка обштина, коя се држала умъренога дуализма на супрот обштини дреговинкой, средишту чистога абсолутнога дуализма. Ово свъдоче исти сретички списательи на западу, додаюни да им в умърено дуалистичко начело дошло из Конкореція. Оволико стихія — етнографских, историчних и религіозних не показує у такоме скупу ни єдна друга страна пити племе на балканскоме полуострову, да би нас побудити могло, потражити колієвку богомилства друкуда, него у гор'в наведеноме югославянском краю.

онда већ пуна вретика'. Почетком XII. столъћа Богомили се яко умножише у Пловдиву; од туда се тайно почну ширити даль к истоку по Траціи, смъстивши се и у самом Цариграду, гдъ се нешто кашив подигоше двіє богомилске обштине, єдна грчка друга латинска, од коих е последня около г. 1230 броила до 50 савршених (Perfecti). 1 Неки Василіє, занатом ліжар, носећи калуђерску расу, біо є кроз 50 година богомилски старъшина. Он є ущао у секту около 1050 године, и пріє но ће постати духовним главаром, одликовао се као ревностан питомац ако не самога Богомила, од коега біяше годинама нешто млађи, а оно непосредних ученика нъгових. То в по свой прилици исти онай Василіє, што га синодик брои међу найжешће непріятель православія. (В. стр. 43). Умро є у дубокой старости, ер га исторія споминь као жива год. 1118. По Евтимію Зигадену (Victoria de Massalianorum secta. Utrecht, 1696, стр. 114), тай се Василів звао и Петар, даже Исус Христос; имао в око себе дванаест главних ученика, кои су се именовали апостоли. Цар Алексів Комнин (1081—1118) ушавши у траг секти у Пловдиву, даде преда се довести Василія, и кад овай остаде упоран и нехтв се покаяти, осуди га да се жив сажеже. Већи му брой застрашених приврженика поврати се к православію; упорни буду ухваћени и бачени у тамнице, гдв их цар Алексів походіо, да би их убівдіо о лажности ученя ныихова<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. Reinerius, 1767 у Шмита Ч. І. 108, 109). <sup>2</sup> Anna Comnena, Alexias lib. XV. pag. 486 у Шмита Ч. І. стр. 13.

Рекосмо повише да се за XII. віска налазило Богомила' и у самоме Цариграду; али им поред свега труда и настояня не пође за руком чврсто се настанити у нъму, са лютога гоненя и оштрих казни, што би их постизале када би се явно появили у оной престолници. Тако є синод цариградски г. 1114 осудіо да се спале кньиге Константина Хрисомале, ер су садржавале ученя богомилска, коя калуђери по манастирима жельно читаху, и проклео свеколике приврженике тога ересеучителя. Три године послъ тога, два епископа у Кападоціи буду збачени и лишени епархія' као пріятельи секте; монах Нифон осуђен с истога узрока патріярхом Михаилом Окситис, буде обріян и затворен доживотно у тамницу, од кое га ослободи позніе Козма наслъдник Михаилов, покровитель Нифона. Ипак сва та прогонства не искорієнуще секту; она є постояла и далъ у тайности, имаюћи свое средиште у Пловдиву, и многе приврженике по свима провинціяма и у главним градовима царевине<sup>2</sup>.

Може се за извъстно узети, да се срес богомилска почела увлачити из Бугарске (Траціє и Мацедоніє) у оближив србске предвле около половине XI. стольћа. Прозелитизам в овай тим више успіввао, што србством насельне вемль нису имале йош никакве народне добро устроене цркве; онамо се над юрисдикціом препираху єднако римска и источна прква: прва оснивающи свое тобожив право на политично-државним законима, по коима в Иллирик

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leo Allatius, de Ecclesiæ occidentalis atque orientalis perpetua consensione. Coloniæ 1648 p. 644.

<sup>2</sup> Schmidt, Histoire. T. I. pag. 13.

спадао под западню патріяршію; а друга на то, што сав готово народ исповієдаще у самом ділу православіє. С друге опет политичне околности србства біяху онда ядне и чемерне. Бугари и Грци насртали би с оружієм на србске земль те их грозно плівнили, док се међу тим србски жупани, одметнувши се испод власти великога жупана, међ собом завађали и крвили, настоећи да едан од другога не зависи, но да в сваки за себе самобитан (в. стр. 11). Код овако несталнога станя, када яке власти не біяше да над обштом сигурношку бдів, да сплетке явне и тайне коскаквих ровара одбія и чистоту православія штити, — када на религіозном полю све подріємало и обумрло, стаде єретички црв дркву православну подгризивати, по земльи се ширити и то већи мах отимати. То е тако траяло до онога срећнога по цібло србство часа, када дом Неманъ на великожупански престол съде, мудрошћу поцієпане србске државе у єдно тієло опет спои, те жельзном силом и друге земль посвои.

Докле се брес та распростирала онда у србской држави, не зна се поуздано. О томе (бар колико в мени познато) немамо жалибоже до два кратка али драгоцъна помена у житію св. Савве, што их написа єдан брат му првовънчани краль, а други бромонах Доментіян; бр што се у синаксару, у петской льтописи (Русская бесъда, 1858, Ч. ІІ.), и у гдъкоима йош доматим рукописима говори о бреси у србской земльи не заслужув спомена, тако в то површно, кратко и са обштих рібчи са свим неопредъльно. Судети по Доментіяновой кньизи, изданой трудом Б. Даничита у Біограду 1860, брес

с онда окужила била велики дієл народа, нарочито племиће. За то прво старанѣ буде св. Савви, понито србском црквом стаде управляти, да отачаство своє од богомрских єретика очисти. Йош му є отац Симеон Неманя многе од ньих из землѣ прогнао біо. Кои упорни у єреси остаяху, те є Савва што кротким поступанѣм с ньима, што архипастирским поучаванѣм и обећанѣм земальских награда, коє би за ньи у брата му првовѣнчаног краля измоліо, у православіє опет обраћао. Само противу закорієлих и нераскаяних єретика употребляваше строгост; ове би он и брат му Стефан предавали анатеми, и гонили из отачаства.

Сад настає питанъ каква є то єрес била у србской држави. И на ово нам є у кратко одговорити. У Доментіяновой кньизи, и по осталим рукописима она се свуда називль обштим именом є рес, без дальта придавка, и разликує се изрично од въре латинске (стр. 151). С тога су неки мислили и писали да є павликіянска, 2 други манихейска, 3 трећи

<sup>2</sup> Овога є мизнія руски сачинитель изврстнога житія св. Савве у часопису: Творенія св. отцевъ. кн. 2. Москва 1849, стр. 252 и слід., преведена у Србско-далм. Магазину за 1862.

<sup>3</sup> Г. Хилфердинг у руской бесвди 1858, IV. Ч. II. вели: "въ предъидущую (т. 6. преднеманикку епоху) духовная жизнь сербскаго народа раздълена была между го-

<sup>• 1</sup> Вь бресехь же соуштихь благоридныхь, ихже ибръташе много сихь молб и наоучаше кь сьборнъй апостольсцъй цркви приложити се, почьсти же и дари великыб мобыптаваше имь, и иже послоушавь его, присть бываше имь любовию многою, и оу самодръжца же кралм брата его мнигыхь даривь присмникь ибръташе се, иже ли вь богомрскые ереси не повиноуесе оутвръждаще се, сего прокльнше и сь многымь бесчьстіемь шть вьсее свое землів изганихоу. Домент. стр. 152.

богомилска. Трояко є ово мнівніє потекло вівроятно од туда, што в свима тим сектама обште начело дуализам, те се списательи у просуђиваню нису толико освртали на постоеће разлике између поединих секта, колико на главни характерични ньихов основ. За навликіянство знамо да є проповієдало чисти абсолутни дуализам, и све од туда проистичуће заблуде, одбацаюћи цівли стари завът као дъло сотонско, штованъ икона', крста, — извршуюћи неки род крштеня и тайне вечере без икакових у томе матеріялних стихія и символичкога обреда, само кроз едино изговаранъ таинствених рісчи. Богомилство на против ако є и узело за темель, за излазну да тако речем точку своме догмату дуализам манихейско-павликіянски, али є дуализам тай преиначило, умфрило према владаюним онда идеама у славянству о природи и власти нечастивога духа (сотоне) у управляню свістом, што их є славянство примило било из язичне митологіс, у койой, као што є горе речено, велику улогу игра црнобог. К томе в богомилство усвоило од новінх массаліянских єретика (Евхита) строги аскетивам, правила о нравствености, литургични об-

сподством Рима и Манихейской бреси,. А православів? Нань као да се мало обзире Г. Хилфердинг; а познато б из повъстнице црквено-славянске просвъте, да б унутрня моћ источнога православія онда већ довольно яка била, и све б то већма расла, особито од владаня цесара Василія, дакле од благовъствованя Кирилла и Методія. Иначе како би Неманя І. и син му Савва од бдном ударити могли онако тврди темель прав. цркви у србству? Онуда су постояле већ православне епископів (в. стр. 27), и види се да 6 св. Савва само болъ уредіо станъ црквено, и яче га оградіо.

ред, чега се лишавало навликіянство. Уз ово кад узмемо и то, да в богомилство у главной ствари пород чисто славянски, да му учитель народни славянски дух одушевляваще, и да се поглавито томе има нриписати што се по югославянству распространило, дочим е врес павликіянска, као више азіятски резултат гностицизма, остала ограничена на мали простор у Траціи до свога упадка, — може се позитивно тврдити да срес, о ископу кос свети наш Савва неумрле заслуге стече, біяще чисто богомилство. Да е ипак поред ове среси било онда међу Србима и других али у манъм брою секташа — Павликіяна, Евхита, — не само є въроятно но и исторички доказано, почем се на више мієста у Доментіяновой кньизи говори изрієком о єресима (у множ. брою), што и пећски лѣтопис потврђуе (Русская бесъда IV. Ч. II. 1858) 1.

Од толико опаких сретика не остаде, йош за живота Саввина, ништа у србской држави до сдинога спомена им. Што с среси тако брзо и са свим нестало у Србіи, ясан є доказ да є она онуда била само на површю; нис се у срдце народу засадила, и лишавала се к томе унутрив организаціє, койом є секта єдино могла доки до напредка, и обстанак за дуже врієме обезбієдити, као што є то сродним йой катарским сектама на европском западу помогло, те се успркос тежкоме прогонству кроз триста и више година одржати могле.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Да су еретици у србской држави одбацали св. саборе, штованъ божінх храмова, св. икона, богородице, крста и евхаристію, потврђує и горъ наведено житіє св. Савве. (В. Србско-далм. Магазин 1862, стр. 32, и кньигу Доментіянову стр. 149, 150).

У исто доба, када и у србским државама, богомилство се ширило по съверной чести Бугарске с ову страну Балкана. Краль Йован Асен ступивши на престол г. 1207 ние Богомиле ни мало узнемиривао. Он им даде еднака права као и христянима, и подпуну слободу у свршиваню обреда своег (Шмит, І. 113); чим се срес у оним странама болъ усадила и далъ йош просула. Ово в повод дало Риму, ползуюћи се политичким упливом и місшанъм угарских кралъва у бугарска дъла, те в кроз миссіонаре, под тобожным изговором сачуваня въроисповедне чистоте, привео многе не само од секташа', но и од православних у нъдра римской цркви. Ондашня прав. црква, премда добро устроена и господуюћа, морала в ипак услед унутрных немира, и то већега распаданя бугарскога царства бити врло неяка, да се с успъхом одупре и сплеткама сретика', и явноме прозелитизму римских миссіонара. Што в дан данашны у Бугарской римокатоличких христяна, то е к западной цркви прешло, што од еретика' што од православних, за XIII. и XIV. віска. 1 Оне неколике тисуће Павликіяна около Пловдива, пошто се задньих столька изневърише дуализму, пристану уз западну цркву тек у XVI. и XVII. стольну, усугубльном ревношну римских фратара. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hæretici similiter et schismatici ad veritatem fidei orthodoxæ ac unitatem Romanæ ecclesiæ revertantur (Raynaldi Annales XVI. a. 1366).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Веле неки, да би се ти останци Павликіяна' лакше били привольли примити православіє, коє є по свой Бугарской броєм найяче, да є од стране свештенства било любави и ревности за тай посао. Да ниє и у томе ревнывост између Грка' и Бугара' била по срієди?!

Ови римокатолички Бугари зову се онамо и дан данашньи Павликіяни.

Из Мацедоніє и Бугарске, по свой прилици йош у почетку богомилства, поєдини єретици преносаху на даль ерес к съверу у Панонію, к западу у Босну и у приморіє, избираюћи као рођени Славяни, изипавши из православне цркве, као источни монаси у калуђерской мантіи, са славянским преводом еванђеля и славянском проповеди, за поле свойой радиности исключиво православне славянске обштине. Црква латинска ние имала ничега да их к себи привлачи; паче на ню су они страшно мрзили и овдъ као и на западу, ер йой свештенство (особито фратри) било понайвише инострано из Нъмачке и Таліянске, и єр се жестоко противило уведеню славянскога езика у цркву, што еретици као познати народняци не могаху никако да трпе. За Панонію зна се да съме прав. ученя, посіяно Методієм, не біяше онамо за дуго врієме послѣ прогнаня ученика нъгових са свим изчезло. Тамо у съверной крайни дуж Карпата, у средини и на югу (у Срієму и Славоніи) налазіо се до XIII. стольћа йоште велики брой приврженика прав. цркве, и доста манастира', у коима се црквени обред у славянском езику одправляо. Папа Иннокентіе III. у писму кралю Емерику (Romæ XVII. Calend. Octob. 1204) чисто жали, да в у свой Угарской вдан само латински манастир а м н о г о грчких: quia vero nec novum est, nec absurdum, ut in Regno Tuo diversarum nationum, conventus uni Domino in regulari habitu famulentur, licet unum sit ibi latinorum cænobium, quum tamen ibidem sint multa Græcorum.

— У те манастире старали су се вретици навластито да се утисну, и тврдом ногом стану, што им в са свое привидне изваньске побожности и смирености, са строгога аскетичнога живленя врло често по жельи испадало, труюћи из тих свештених місста, своим сретичким проповісданъм и върни али у познаваню христянских истина йош яко заоставши народ. Оваки в въроятно морао бити славянскоправославни манастир, или бар яка црквена обштина у Пожеги у данашньой Славоніи. Єретичка проповієд биће у ономе предълу, а и по цієлой Славоніи уродила богатим плодом, када промислимо да є мъсто оно или тврђа (Château de Posega) дуго врієме била огньиште єретиштва, 1 од куда се даль и далв по земльи ширило, поред свега нападаня и крвава прогонства од стране угарскога високога клира. Год. 1218 Бертолд арцибискуп колочки купивши пожешку тврђу за свою цркву, подчини тиме и оно гивадо вретиштва свойой духовной юрисдикцін, 2 те кроз тай догађай пође римской пропаганди за руком, да уз православну слабо ограђену цркву и прицъпивше се ньой богомилство искорієни у оним предвлима.

Да е приморска Истра и Далмація насельна била многима богомилским еретицима, као што тврди Шмит (Tome I. pag. 108), то е пусти говор и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Foyer de l'hérésie. Schmidt, Histoire, Tome I. p. 114. <sup>2</sup> Што Шмит (Tome I. p. 108) том приликом вели за Славонію (Esclavonie) да є саставляла єдну од найважніих вретичких епископія— un de lenrs evêches les plus importants,— не држи се на никакву историчком темелю; вен ако би узели, што є и въроятно, да су му яке обштине крстяна (Катара, Патерена) биле епископіє.

ништа више. Доказа', кои би се према историчкой критици могли одржати, о томе нема; паче историчка истраживаня ясно побіяю таково мнінів. Зна се за Рвате, кои Истру и Далмацію до Цетине населище, да су од почетка до данашнъта дана вазда слъдовали ученю и обреду западнъ цркве, изузевши оно кратко врієме у другой половини IX. столька за владе кнеза Седислава († 879), када присташе уз источну цркву, али наком мало година од на одпадоше, повративши се опет к Риму. Богомилство е, као што већ напоменусмо, била нова грана на стаблу славянске православне цркве; пупольци гране те сисали су слабу и онако снагу стабла, и темель му подкопавали. Ако су Рвати, пошто се повратише в Риму, и задржали били народни езив у цркви (а с коликим трудом и борбом свісту є знано!), латински в ипак обред біо голема препрека, да му се богомилство прилюби. Богомилство в, поред свію своих религіозних заблуда, обузето било славянско-народном самосвівшку, чему в дакако радиност Методія и ученика му віроятно доста допринісла, о койой самосвієсти налази се података и у србским споменицима, — и за то ние ни нашто толико мрвило колико на латински обред, на туђе римско свештенство у славянском народу, и на познато му непріятельство клира тога противу употребліня народнога взика у литургіи. Богомилство би ипак можда покушало, да и тай славянски огранак у свою мрежу заведе, да римска црква с помоћу якога свештенства своег ние над ньим бдила бодрим оком, и сретичке сплетке и настояня йош благовремено одбіяла, што се на жалост не може рећи за много већи православно-славянски огранак, како не біяще у ньму чврсте добро устровне врархів, да га штити и ограђув. Едини можда покушай богомилства на славянску цркву латинскога обреда сачувала нам повъстница; па и томе почетници не біяху вретици Богомили, но приврженици римске цркве. Он се догодіо у Сплъту, и описао га сувременик Тома архидякон ондашив цркве. Вернард арцибискуп сплетски, ступивши на катедру г. 1200, "біяше (вели летописац) ревностни прогонитель еретика' за времена Иннокентія III. У оно су доба живила у Сплету два брата, синови сотоне (filii Zorobabel) Матей и Аристодій (Aristodius). Они од дътинства біяху грађани задарски, а отац им родом из Пуль (ex patre Apolo). Будуни оба изврстни живописци, златарскоме занату доста въшти, к томе искусни у кньизи латинской и славянской, живили су найвише у Босни (apud Bosnam, на рісци Босни), и надахнућем вражіни до тога их еретичка куга посвоила била, да су не само у скврну врес въровали, него и поганим ю устима проповієдали. Ова два брата нађе Бернард у Сплъту, гдъ су многе ондашнъ жителъ едовитим догматима већ заразили били. Главно старанъ буде Бернарду да ерес искорієни, што му срећно испаде, очистивши од секташа' бискупіє сплътску и трогирску и приволивши исте виновнике, те се ереси изневъре и · к цркви поврате,..

Ово е, као што рекосмо, можда едини осам-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. Tomæ Archid. Cap. XXIV. у кнызи Scriptores rerum hungaricarum. (Tom. III. p. 568. — Farlati III. 231, 232, IV., 45).

льни факт богомилскога покушая у Далмаціи међу Рватима. Крайна прекоцетинскя — кнежевина хумска — у то не улазаше. Хумска в земля спадала к Босни; у ньой е од почетка владало православіє; онуда є било доста калуђерских манастира, па с горъ наведених узрока Хумска є и била утециште богомилству — semenzajo di eretici — као што ю називлю западни писци. (Fabianić: Storia dei frati minori. Zara 1863). Догађай тай с наставшом, али одмах у зачетку угашеном сектом по дісцези сплътской и трогирской, заведе яко на странпутицу и заслуженога иначе о исторіи богомилства историка Шмита (Tome I. рад. 108), кой увртіо у главу, да є постояла онда (1200) те йош цвътућа патеренска црква и епархія у Трогиру, і на кою по рівчима нізговим спадаху многобройни вретици не само у ономе граду, него и у Сплъту, Дубровнику и Задру. О тим Патеренима ни у далматинским

1 Шмит у казиваню о тобожным епархіяма катарским на истоку учини прави дармар. Он не проучивши извора' као: Tafel de Thessalonica ejusque agro. Berlini, 1839; руску бесъду 1859, III. нити судбу слав. населбина у Траціи, Мацедоніи и т. д. узеде Druguntiu, Drugubitiu, Druguriu за Tragurium (Трогир у Далмація); Concorrezio за да-нашню Горицу (Görz) у Крайнской; дочим є, као што већ рекосмо, Druguntia мъсто а въроятніе предъл у Мацедоніи, бивши насельн Дреговикима, гдь біяще прав. епископія; Горица пак и данас мъсто у Тессаліи међу век погрченим Славянима, и постояло є йош у X. віску. Reinerius Sacchoni, кой є много година живіо у западной катарской секти, споминъ истина пркву вретичку у Далмаціи; али в он у томе ласно погрієшити могао (и доиста погрієшіо), ако узмемо у обзир врієме (XIII. ст.) када є он писао, пошто су и дан данашны европскоме западу гдъков югослав. землъ terra incognita; па к томе йош просудимо, да є Далмація своє границе више пута місняла. Она се за среднъга віска пружала чак до Драча (Горня Далмація), ушавши далеко у градовима, нити по осталой земльи (наравно до ріске Цетине) нема ни помена у Луція трогиранина (Меmorie istoriche di Tragurio ora detto Traù. Venetia 1673), кой о црквеним стварима свое отачбине доста обширно повієда од г. 1150 у напрієд, а неби ль премучао ни тай важни за домаћу му цркву догађай, да се доиста збіо; ни у сувременика Томе архидякона, на коста се Шмит као смца управо позива. Промах є овай Шмитов тако велик, да се ни простаку какову опростити не може, камо ли историку на гласу, на йош к томе спеціялисти. Што се тиче Дубровника и државе му, гдв по истоме Шмиту на темелю тобоже Фарлати'а (VI. 92, 98), еретиштво катарско біяше до тога надвладало католицизам, да в овай пао у савршену заборавност, оставлям да му неосновано то казивань, косга лажност свакоме, кой в иоле завиріо у повъстницу оне републике, опровргну рођени Дубровчани '.

садашню Албанію. За то ние чуда, што є Далмація са классичних своих успомена и првашнъга великог простора свога, преднячила и позніє кроз много столька над осталима югославянским земляма, те су йой списательи не само инострански него и домаћи границе много далъ к югу и истоку размицали. Овдъ нам в навести едан само примър. У грчки написаной кньизи: служба святимъ первоучителемъ славянскимъ, напечатаной прошастога віска у Мосхополю у Албаніи, чита се у стихирима на великой вечерньи: какими вънцами хваленій увънчаємъ мы седмичисленниковъ, возсіявшихъ какъ свътилники надъ Далмацією ( $\varphi\omega\sigma\tau\tilde{n}\rho\alpha\varepsilon$   $\tau\tilde{n}\varepsilon$ Δαλματίας;) а на другом мъсту: Радуйся хоре седмичисленниковъ спасеніе Болгаръ и радосте Далматовъ (В. Руска Бесъда 1859, П. стр. 129—131). Хилфердинг мисли да се под Далматима разумієваю Срби у обште.

1 Папа Иннокентіє у булли од г. 1240 (Фарлати стр.

98) говори истина да в прква дубровачка у врес пала, али

додає да є то по чувеню дознао!

Као што в речено, из Бугарске и србских жунанія предазаху, можда йош у зачетку єреси, посдини учительи и у сусъдну Босну. Брой се ньихов множіо другим єретицима из Србіє, што их прогнаше прва два Неманића — Симеон и син му првовънчани Стефан — при свршетку XII. віска и почетку XIII. Босном е онда владао знаменити Кулин бан, кой прогонъне из Србіє вретике радо прими у свою землю, и кроз то покровительство учини, те папски престол, на ком е съдіо Иннокентіє III. жестоки гонитель сваке ереси, први пут обрати пажню на босанске Богомиле. Од онога времена имамо врло важан исторички документ за црквену Босну, на кой се писавши о Босни историци врло мало или баш нимало до сада обзираху, напоминюћи га неки тек мимогред, а други не удостояваюћи га ни самога помена. То е акт, коим калуферске старъшине (Priores) чина св. Василів (Bosniæ monachi schismatici, ord. S. Basilii. Види Raynaldi annales XVI. a. 1366 pag. 11; Fejer, Codex Diplomaticus II. 405; Farlati, IV., 44), одричу се г. 1203 на болином полю код рієке Босне, пред папским легатом Иваном од Каземара и Кулином баном, прів свега православія (Іп ргішіз abrenunciamus schismati), и присежу да ће точно слѣдовати у свачему цркву римску. По той исправи може се као несумныва историчка истина узети, да в у почетку XIII. стольћа (имено г. 1203) црква православна била господуюћа у Босни. Представници йой біяху калуђери, а на челу им епископ (Magister, наставникъ цркви босанской у срб. спом. од 1404 у Миклошића), коега су калуђери избирали. Али црква та, по истой исправи, біяше онда већ доста подлегла упливу сретичкога богомилства, ербо ересеучительн (крыстяни) успыше да йой прицієпе од чести свою науку, и с ньом скопчана коскаква злоупотребленя, као што ћемо ниже казати. 6 ли се пак у доцніе врієме єретички тай уплив сманью, или є йош већи мах и колики отео над босанском црквом, то и далю судбу босанскога богомилства изяснићемо, пошто се ниже будемо боль упознали с грађанском исторіом Босне, и с горъ поменутом народном йой црквом; ер предпоставивши ово двое, можно е тек с неком ясношћу разумъти тай чудновати догађай у религіозном животу Бошняка', и докле є допрла органична му снага за обстанка босанске кралъвине. Толико нам в овдъ ипак споменути, да в подчинънъ босанске цркве римскоме престолу остала само гола рієч: она є и у будуће свою екзистенцію сачувала, покрай свега грознога прогонства од стране римске цркве, коя у Босни чврстом ногом стаде тек у првой половини XIV. віска, за владе бана Стефана Котроманића.

Оваки е біо исторички ход єреси богомилске. Она є, као свако друштво коє што врієди, и коме є до напредка, тежила да предпоставліну себи цієл постигне; да развія начела устава своєг, и уплив свой по истим начелима по свієту то венма распространи. Ми смо вен познали начела та и устройство секте. Устав, заодівши єрес формом строго аскетичном, коме є главна цієл одгаяти секти пустиняка, назовисветаца, безкунника, — устав, кой осуриваше женидбу, и своим ю вірнима у грієх у-

писиваще, кой се донекле и самоме закону природе опирао, — могаше ли имати у себи довольно унутрив животне снаге, да свою миссію иоле с успъхом достигне? Богомилство є истина опаким своим ученвм тровало здраву христянску науку у народу; успъло є истина да своим засвдама, и споляшньом лажном светиньом заведе с правога пута многе православне душе; али є успъх тай біо више привидан него истинит, и секта свакояко кратка живота. Она є у свойой отачбини — Мацедоніи — найпріє изчезла, йоште у XII. стольку, а нешто кашнь (за XIII. ст.) и на западу, гдъ се услъд своє чвршће организаціє дуже времена одржати могла.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Да 6 у Мацедонін, колієвци богомилства, єреси за рана нестало, о томе ниє сумнѣ. У XIII. вієку нема онамо о ньой ни спомена. За тай успѣх велика иде заслуга ревностним судѣлачима на полю црквено-славянске просвѣте, йош од времена Методієвих из Паноніє добѣгавших ученика Савве, Наума, Горазда, Климента и Ангелара. На ако се догаѣай тай, узевши врієме дѣланя ньихова међу Бугарима, и ниє коначно збіо йоште за живота им, као што света црква пѣва у канону (в. стр. 95). "Вы истребили силу Богомиловъ, а ниже: вы совершенно истребили єресь страшныхъ волковъ Массаліановъ (τὴν αϊρεσιν λύκων τῶν δεινων, Μασταλιανῶν, ὑμεϊ; παντελῶ; απεσβέσατε), а оно рієчи те свакако свѣдоче, да се єрес онуда вѣло рано ископала.

#### V. I

### Катари.

Ми смо до сада огледали врес на истоку у югославянству; видили смо йой догмате, богослуженъ и устройство, ползуюни се у томе, уз домане и грчке изворе, понайвише извієшћама западняка' о савремено постоявшой катарской среси на европскоме западу. Испоредивши ова извісшћа с источнима, могао се безпристрастни читатель ласно увърити, да е богомилство, ако не у свему исто а оно у главним точкама свое науке, обреда и обичая врло сродно западному катарству, осниваюћи се объ гране истога стабла на дуалистичком начелу: имаюни к томе объ едно првобитно отачаство: славянску Мацедонію и сусъдну йой од чести Трацію. Па ради тога држимо за излишно о катарству и науци му овдъ далъ говорити, ер би нам валяло да много штошта опет повторимо, што в већ о бо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Histoire et Doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois par C. Schmidt. T. II. Paris 1849.

гомилству речено, — што би свакояко читателю било досадно, а не знамо били се тиме и ясности о главной ствари штогод помогло. За то мимоишавши све друго, доста нам е напоменути нешто о почетку и обстанку катарске ереси на западу, и да ли су йой били и какови одношаи од туда са старом свойом единов врном постойбином.

Познато в из исторів, да су у Х. стольку за цвътаня бугарскога царства под царем Симеоном и сином му Петром, а йош више с почетка XI. вієка, постояли чести трговачки и други друштвени одношаи између славянских южних земаля и Таліянске. Самуило краль бугарски біяше на концу Х. ст. подигао нову моћну државу, койой темель и средиште гория Мацедонія, насельна и дан данашньи Бугарима. Од туда е он разширіо свое господство до ядранскога мора, отевши Грцима градове Драч и Леш наспрам Италів. По томе се може узети за врло въроятно, да су што трговци што доцнів враћаюћи се по суху с истока кретоносци, први пренісли од туда манихейско-богомилску срес преко мора у Италію, гдъ она нађе плодно полъ свойой науци у толико више, што се онамо йош од давних времена повлачило съме негда обште разширенога манихейства. 1 Али прво исторички доказано появленъ нъно у Италіи, спада од 1030 до 1035 г. наиме у Ломбардіи, у койой с половине ХП. ст. налазимо срес већ чврсто устросну, с многим след-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Шмит, држећи без темеля да 6 у Трогиру и у Далмаціи била цвътућа онда єретичка епископія, заключує од туда да 6 из наших градова, наиме из Трогира (!!) найпріє пресађена єрес у Италію.

беницима по свему таліянском полуострову. Из Италів прешла в затим у Француску. Ту се о ньой први помен чини г. 1056 приликом држанога у Тулузи сабора, на коме буду проклети и од црквенога единства исключени еретици, и ньихови заштитници међу великашима. Она се од тада, поред свега явнога и тайнога прогонства, све то већма на западу распростирала, найвише пак у южной Француской. Ту се катарство около половине XII. ст. с помоку добро уређене унутрив организаців (било в пет епископія у Тулузи, Алби, Каркассонни, долини Аранской — val d' Aran — и Ажену) тако чврсто установило, да за 50 и нешто више година ни найвећа настояня римскога клира не могоше га усколебати. Међу многобройним приврженицима секте било в люди' свакога реда, станя и спола, од феудалнога барона до найманъга занатліє и тежака, што их све без изнимке ватрена ревност к разширеню єреси одушевляваще, те су налазили прозелита' и у свештенству, па и у самима мужким и женским манастирима. Чим се врес тако нагло ширила по Италіи, Француской, съверной Нъмачкой (куда в унешена преко Угарске и Ческе), даваюћи свуда снажан одпор римской цркви, побояв се ова за свой обстанак, стаде збильски спремати се да зло из корієна исчупа. Дізло то предузе найпріє папа Иннокентіє III. (1198—1216), муж за оваки посао управо рођен, коме срес не біяше само лаж но и бунтовништво и найгрђе злочинство, те науми да ю сваким могуним средством затре. На ту цієл установи инквизицію, повірив ю незналицама, фанатичким фратрима с неограниченом готово влашћу. Од онда па кроз цібло столѣће, за послѣдуюћих Иннокентію III. папа' — Онорія IX. Григорія IX.
Иннокентія IV. Александра IV. — падале су у исто
доба на западу и у Босни тисућама жртве нечовѣчнога религіознога фанатизма, што на бойним поляма,
услѣд очаянога одпора гонѣних бретика, што на
згаришту, што у подземнима страховитим тамницама. Године 1244 грозним освоенѣм тврђе Мопtsеgur, послѣднѣга утецишта француских Катара, сломи се коначно и доякошня моћ бреси у Француской, койой се около половине XIV. столѣћа са
свим трагови изгубише, дочим б у Италіи изчезла
йоште почетком истога вібка.

Западни су вретици познати у исторіи од друге половине XII. вівка под именом Катара', в'вроятно од грчке різчи Казароз (чист), коим су се можда са аскетичнога живота своєг називали новомассаліански монаси на истоку (стр. 36). У Италіи звали су се такођер Patrini, Patereni, Patareni, Patharistæ, и то име у XIII. столізту постаде обште за све дуалистичке вретике као и катарско. Чудно в пак да се оба та имена нигдіз не налазе у доматима сроским споменицима, од куда се може довести, да

¹ Я судим да 6 Paterino правів него Patarino. Больи таліянски списательи и данас пишу Paterino, setta paterina. (В. Revista Friulana 1865. Бр. 28). Када се исторички знаде, да 6 тима патеренским вретицима била главна паче исключива молитва Отче наш, кою би латински говорили (В. Cunitz, Ein Kath. Rituale), те би ю у своме богослуженю кадикад по 3, 6 и до 16 пута засобице повторавали, бива врло въроятно, да их в народ римске цркве на западу по првой рівчи молитве господнъ оним именом прозвао. Видили емо да су се негда и массаліянски вретици називали и псаломницима, што су често псалмове говорили. — О постанку тога назива види Sehmidt, Tome II. р. 278—280.

су по свой прилици била у обичаю само на западу. У Француской они су се називали йоште Павликіянима (Poblicans) и Бугарима (Bougres), што прву ньихову домовину ясно показує '.

6 ли какове свезе било између тих сродних западних и источних сретика, не зна се ямачно. Исторія о томе ништа не казує. Судећи по рісчима западних Катара рекао бих, да се онамо сачувала по преданію тамна успомена, да им є секта потекла из Грчке и оближных земаля (стр. 80). У доцніє пак врієме, као да є било и фактичних премда поединих дотицая међу объма сектама. Едан нам є овакови случай сачувала повъстница. Када се у таліянским обштинама породише раздори због првобитнога чистог дуализма, коме се многе обштине изневърише, приставши уз начело умърено, приспъ у Италію Никита богомилски владика из Цариграда да утиша раздор, што му поре срећно за руком, те чисти дуализам буде опет примлен, али за кратко врієме. На исти є конац Никита сазвао біо г. 1167 нарочити сабор у Saint Felix у южной Француской, на коме се вівнало таконер о црквеной дисциплини, и о больм омеђашеню катарских епархія. Када следуються стольта насташе свуда ужасна прогонства на вретиштво, обшта несрећа као да в приближила одівліне простором и народношћу единовърне. Ако се може въровати папскоме легату Конраду де Порто, владика е босански около 1221 год. одправіо біо посланике у Француску, да ондашив прогонвие Катаре твши и слободи, явля-

<sup>&#</sup>x27; Schmidt, II. p. 280.

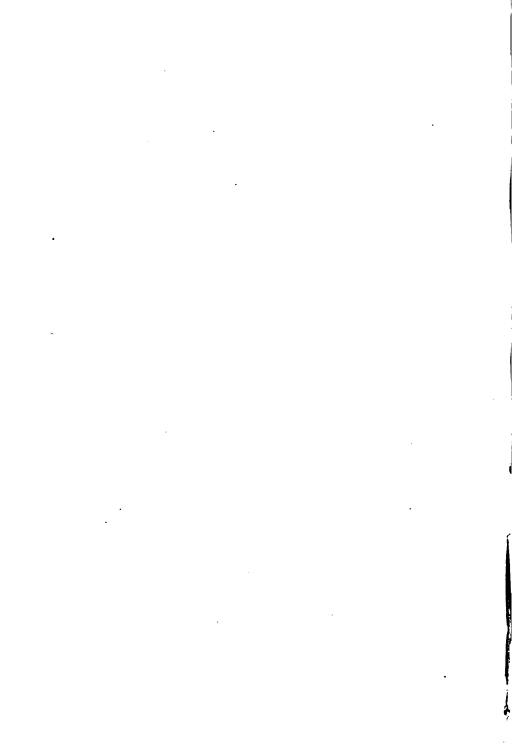
юћи им да имаду и у дальини браће, коя им у невольи сачувствуе, и готова в заклонити их од грозних своих мучителя. Услъд тога вели исти легат да се Бартол еретички владика каркасонски подвргао папи Албигенза', кой становаше на граници Бугарске, Рватске и Далмаціє покрай угарскога народа, куда сви Катари біяху упрли очи своє. 1 Овай є случай дао можда повода извієшьу свакако сумньивоме, да су свиколици по Иллирику, Италіи и Галліи раштркани єретици онда припознавали тога папу за свога првосвештеника, кой в себи намъстником за Француску поставіо біо некога Вартоломея. 2 Но баш да узмемо за истинит примат тога босанскога тобожнъга папе, он свакако нис дуго траяо,<sup>3</sup> и доказув найвише то, да в вретиштво у Босни онда яко завладало било, као што ће се познати на своме мъсту у слъдуюћем діслу.

<sup>1</sup> Hæretici Albigenses Papam suum appellant habitantem in finibus Bulgarorum, Croatiæ et Dalmatiæ, juxta Hungarorum nationem. Ad eum confluunt hæretici Albigenses, ut ad eorum consulta respondeat. (У Фарлата IV, 47).

<sup>3</sup> Sed hoc Pseudo-pontifice paullo post extincto larva illa papalis evanuit. (Фарлати, ibid).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Hæretici (вели Фарлати ibid) papam sibi crearunt, qui universo Albigensium et Patarenorum gregi per Illyricum, Italiam et Galliam disperso præesset. Hic in partibus Galliarum quemdam Bartholomæum nomine vicarium sibi constituit, ut narrat Matthæus Parisius in Historia Anglicana ad a. 1223.

# други дієл.



Прелазимо сада на други главни предмет ове расправе: босанску цркву. Као што читатель тражи у исторіи обично єдинства, и настои да нафе савез између поєдиних главних догађая, и узрок тима догађайма; тако є и нама овдѣ започети найпріє кратким прегледом босанске грађанске повъстнице, єдно што су у ньой држава и народна йой црква тієсно међ собом скопчане, а друго што се о цркви той само за неволю и несавршено говоритн може, не упознавши се пріє свега с државом, у койой она са худе своє судбине и лютога прогонства главну улогу игра.

¹ Joh. Chr. v. Engel: Geschichte des Ungrischen Reiches und S. Nebenländer. Halle. 1797—1804. — Geschichte des Königreichs Ungarn. Wien 1814—15 V. 8. од истога. — Lud. A. Gebhardi: Ungarn und seine Nebenländer (извод из огромне свесвътске исторів Гутри и Грай. — Маиго Огвіпо: Il Regno degli Slavi. Pesaro 1601. — Исторія србскога народа написао А. Майковъ. Београдъ 1858 (превод). — Србски споменици: Твртковића, Меде Пуцића, Миклошића и т. д.

# Исторички преглед државе босанске.

Први самостални бан босански біо є Желимир (г. 940), кой се радів дао одагнати од владе, него да буде подчинън великоме жупану србскоме Тъшимиру. Он в воввао за аутономію Босне, али код Яйца погину у бою противу централиста' србске државе. Онда владанъ преузе Кресимир Тъшимировић, кой е и бієлу Рватску (од Дунава до Истре) под собом имао. Стефан І. Кресимировић біяше велики пріятель Дубровчана'. За ньим ступи на престол Легет незаконити му син, кой преоте владу правоме наслъднику Вукмиру. За овога се знаде едино то, да е имао кћер удату за краля угарскога, и да є изгубіо неке земль у Рватской. Вукмиру є следоваю Кресимир II. За негова владаня кральви се угарски почеше називати и босанскима, ер су тврдили да им по матери Вукмировой кћери иде право на Босну и Рватску. За тим дође на престол Стефан II. с помоћу србскога краля Бодина, коме біяше послушан као своме врховноме господару. Стефану є следовао Твртк о као бан, познаваюћи и он за старісга србскога владателя. У то врієме повъстница босанска представля нам позоріє међусобних немира и раздора; угарски крадъви мієшали су се у те домаће свађе, и намећали би земльи господаре из угарскога кралъвскога дома, коима се опираху босанска господа. Тако краль Гейза II. (1141—1161) даде год. 1152 Босни за бана Белу рашкога, стрица жене свое, а кашиъ Ладислава брата свога, кой погину наком мало времена г. 1162. Овога замієни Борић єдан

од већих босанских властела, кой до тада управляше съверном или доньом Босном, испрва под врховним господством србских великих жупана, а од г. 1141 са свим независно. Доцніє мораде покорити се Гейзи II., коме в помагао юначки у рату на Мануила цара грчкога. Борић біяше обсіо и србски Біоград онда у грчким рукама; но међу тим Мануило упадне с войском у Боспу и стане ю грозно плієнити, те с тога буде присильн покорити му се, а Угрима пріятельство одказати. Босна є имала онда свога владику именом Милована, кой у Крешеву столоваще. Ово в први народни епископ, што га споминъ повъстница. Због неке свађе владике тога с арцибискупом дубровачким ради духовне юрисдикціє над Босном, приставши Борић уз Милована завади се с Дубровчанима, те с войском г. 1154 пође к Дубровнику, пустошећи мъста около града. Дубровчани, споможени од Улциняна под Николом Крвићем, и од Пераштана под Милошем Шестокрилићем, ударе му на войску под заповъдништвом грађанина свога Миха Бобалића у жупи требинь. ской, те му войску побише тако, да в мир с Дубровчанима заключити морао, плативши им сву штету. Од онда до свое смрти (1168) живіо є Борић у пріятельству с Дубровником.

Послъ нъга стаде бановати К у лин (1168-1204). За владаня є нъгова Босна у матеріялном благостаню лієпо напредовала, стараюни се Кулин да особито трговином обогати свою землю. Он є на ту цієл склопіо уговор с дубровачком обінном (дне 29 Авг. 1189), у коме допушта трговцима оне републике, да слободно и без икакове забаве ходе и

тргую свачим по цієлой Босни. Други историци веле да е многе иностранце у землю довео, кои празне пустоши у села и вароши обратише. Он подиже рудокопню у гори Ягодини близу Сараєва, а гвоздени майдан даде двоици Дубровчаном под закуп. Извъстно е пак, да е за неколико столъћа остала жива успомена у народу о изобилю, кое онда владаше у Босни, те би се обичавало реки приликом родне и обилате у свачем године, да се повратило Кулиново врієме. Што є пак за нас особито знаменито, то є први помен (од г. 1190) барем по до сада познатим листинама о вретицима у Босни, и о проганяню ньихову. Г. 1199, Вук краль дуклянски и далматински (Diocliæ atque Dalmatiæ rex), брат првовънчаноме Стефану и св. Савви, явля папи Иннокентію III., како се по Босни шири ерес, и да в Кулин са свойом женом и сестром, а удовицом Мирослава кнеза Хумскога, приміо нову въру са 10.000 христяна. Годину за тим исти папа тужи се кралю Емериху на Кулина, да є у свою землю заклоніо Богомиле, што их прогнао из Далмаціє арцибискуп спльтски, коє он држи за праве христяне, и почитує их више него католике, те моли краля да Кулина силом натера на больи пут, или да га из бановине изждене, а вретицима добра одузме<sup>2</sup>. Г. 1203 папски посланик Иван Каземар-

<sup>2</sup> Fejer, Cod. Dipl. II. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fejer, Codex Dipl. II. 370. Ако ние писмо измишлъно, а оно му е садржай доисто претъран. Едно е бранити секту а друго примити ю. Види Кулиново писмо дубровачкой объини од 29 Авг. 1189: 8стачение главе Имвана крыститела. (В. мнъніе еретика' о Йов. крстителю; прим. 21. Раздъл IV.)

ски (Casæmaria) явля папи, да се преставіо єдини у Босни владика Данило, и предлаже да се едан латинин пошлъ онамо за бискупа, и да се подигну йош три до четири бискупів. Узрок предлогу томе ясан в. Данило біяше епископ славянскога обреда, не признаваше папу, и браняше сретике као и господар му Кулин. У исто доба извъшћує легат папу, да в Кулина и многе калуђере схизматике обратіо на римску въру. 1 Особито в за наш предмет важна исправа, кою смо већ напоменули (стр. 96) и на кою нам се опет повратити, од 1203 год. VI. Idus Aprilis, у койой се више речени калуђери одричу православія, и подлажу се папи з.

По смрти Кулина, владали су Босном од породице му найпріє син му Стефан Кулиновић, па Себислав (Zibislav), коме в папа Григорів IX. писао г. 1236 нарочиту посланицу, називаюћи га у ньой единим слъдбеником въре римске у Босни (еxistis quasi lilium inter spinas, Fejer Dip. 36): 3a Себиславом Нинослав. Од овога су сачуване три повель Дубровчанима, из коих види се да му в на срдцу біо напредак трговине и обртности у Босни. Он в йош год. 1249 бановао, вр дне 7 Марта оне године клео се Дубровнику, да ће му трговце и трг ньихов по Босни штитити, и правду им у свачем чинити. За владаня тих Кулиновића біяху чемерна за Босну времена. Да би искорієнили єретике, сложе се папа и краль угарски Андрія II. (1205-1235), а последные с намером да уз то себи подчини Босну. Од то доба почеше крвава на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Farlati, Т. IV. стр. 44. — Rainaldi, Т. XIII. стр. 100. <sup>2</sup> Fejer, Cod. Dipl. II. 405.

Богомиле, а уз ньи на православне гоненя, и снажан одпор ових, што е кад манъ кад више траяло с малим одморима све до пропасти босанскога кралъвства (1463). На позив римских првосвештеника, Андрія II., млађи му син Коломан, и високо свештенство угарско предузимаху праве крстоносне ратове на Босну; крв се потоцима проливала, и тисуће мирних трудолюбних породица оставляху отачбину, а добра им се одузимаху. Али што е силом коме наметнуто ние за дуго. Тима военим проповієдницима пошло би, истина, за руком прозелита' у Босни чинити, но тиме се ипак брой римских христяна ние множіо. И ондашньи босански владика, чієг име исторія нам не сачува, буде такођер принуђен подчинити се власти папиной, али за мало; ер г. 1233. Григоріє IX. налаже легату своме Якову пренестинскоме, да владику босанскога, што се на велику нъгову жалост римской цркви изневъріо с части скине, и с другим га замівни . Овдъ нам е примістити, да и од Кулинових наследника ни едан не біяше рођен нити одгасн у римской цркви. Седислав біо се истина предао вольи папиной, те люто прогоніо Богомиле; али се тога прошао, чим се престави главни му покровитель краль угарски. За Нинослава вели Григоріє IX. у посланици м. Октобра 1233. да га узимлъ под свою и св. Петра заштиту, што є приміо римску віру, и препоручує га кралю Коломану да га обрани од оних Бошняка, кои од еда што е постао католик желе му отети дъдинство. В Нинослав в кашив о-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fejer, Cod. Dipl. III. v. II. 341. <sup>2</sup> Ibid, III. v. II. 342, 343.

коло 1238 опет одпао біо од римске цркве. Неколико година за тим (г. 1248) Иннокентіє IV. наређує арцибискупу калочкоме, да не поступа непріятельски противу истога бана, єр є прави католик, а одпріє да се расколника за то само држао, што су му помагали да надвлада непріятель; ипак првосвештеник као да сумня о искрености нъговой, єр заєдно пише бискупу сеньскоме, и старъшини франъвада у Сплъту да развиде како върує.

Тек што в умро Нинослав (мало послъ 1249 год.) насташе обични немири у Босни. Ову вгоду биће ямачно употребили кралъви угарски, ср се г. 1271 споминъ као бан Бела сестрик краля Стъпана († 1272), кой е држао уз то и србски мачвански банат; а када он следуюће године изгуби живот, Ладислав IV. (1272-1290) одреди Босну за удовички ужитак матери свойой блисави, а ова мъсто себе намъсти некога войводу Котромана, кой е у средини Босне као прави бан владао, и понайвише и Сутьской пребивао. Тада настаде у Босни право безвлађе. Еднако гоненъ Богомила' даде повода србскоме кралю Милутину (1275—1321), те се оружаном силом умієша у босанска діла, и южни край землъ притисну. У исто доба краль Ладислав († 1290) нарече кнеза Павла брибирскога од старе куће Субића' († 1312) баном приморских градова (1283); и пошто овай г. 1302 преоте кралю Милутину дієл Босне, уступи га сину своме Младину, кой се од тада звао бан рватски и босански. Младин, кога млетачко вієће г. 1314 наименова своим грађанином и племићем, омрзну своим тирянским поступанъм Рватима и Бошняцима, те му разбише войску код Блиске, а краль угарски год. 1322 лиши га сваке части, и собом га одведе сужня у Угарску, гдв се и преставіо.

Бан Котроман престави се г. 1310, г оставив послъ себе три неяка сина Стефана, Владислава и Мирослава. Великаши босански, под изговором да су их Котроманићи иностранской власти подчинили, па да би самосталност Босни повратили, одкажу Стефану старієму сину покорност, и власт мећу се подієле, господарећи сваки у своме предалу. С друге опет горъ речени бан Младин завлада великим дієлом Босне. У той смутньи и невольи побъгоше дъца Котроманова Стефан с матером у Дубровник, а Мирослав и Владислав у Рватску. Дубровчани приме гостолюбно Стефана, те се йош и за одгой нъгов свойски постараю. Кашнъ раскаявши се бунтовници позову добровольно Стефана у Босну, и он се одмах врати и владанъ преузе. Када Младин, као што споменусмо, изгубіо 1322 приморско-босанску банію, Стефан съдини с Босном васколик онай край, те тако удари темель будућему босанском кралъвству. Притиснувши г. 1347 већи дісл Захумля, што с од старине біо србски,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Повъст є та о Котроману и о смрти нъговой истина врло мрачна, и очекує йоште критичкога изслъдователя, као и много штошта у старой босанской исторіи; али да се войвода блисавин звао Котроман (пореклом ли или именом то незнам!), а наслъдници му Котроманићи, о томе ние сумнъ. Дверовникь биль не почтена квкіа и вфана господе присвътле котроманикь пише г. 1415. дубровачко віеће кралю Твртку Твртковићу, кой є біо од исте породице, као и предци му од Стефана Котромана у напрієд. В. Спом. М. Пуцића, 1858, стр. 126, 127.

заплете се кроз то у рат с царем Стефаном Душаном. Да се бан Стефан онда и послъ до г. 1350,
када му Душан освоїо готово сву Босну, і налазаше у големой невольи, показув прошня нъгова понавляна двапут — 1346 и 1450 — млетачкой републици да посредув у завади нъговой с царем, и
да гледа свакако склонити га на мир. Прерана
кончина србскога цара (1355), и одмах за тим наставше слабленъ србске државе, ослободи бана из
тівснога положая. Он умре г. 1357 не оставивши
од себе порода до едину къер Єлисаву, удану за
Людевита краля угарскога.

О въроисповъди тога бана, кой над собом признаваше врховну угарску власт, извъстно е да е біо крштен у православной цркви, као и сви предшастници му из фамиліє Котроманића. Гутри и католик Мавроорбин веле да е біо православни, па да е доцніє савътима и наговором свога тайника каноника Бобалића из Дубровника прешао у римски закон. То исто потврђуе и езуит Фарлати: Stephanus Photianum errorem et schisma execratus in fidem et verba ecclesiæ juravit; а на другом мъсту: Fr. Gerardus Otho (1340) Stephanum Banum ab errore et schismate græcanico ad fidem Catholicam traduxit (Тот. IV. р. 60). Под ньим дофоте први пут Франъвци у Босну, да продуже посао обраћаня

Trau, p. 246.
<sup>2</sup> William Guthrie et John Gray (у срб. преводу стр. 15). — Mauro Orbino: Il Regno degli Slavi. (стр. 353).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Цар в Стефан као побъдитель біо дошао до на Цетину, куда Трогирани послаше му 8 Януар. 1351 дарове и посланике да га поздраве. В. Lucio, Memorie della città di Trau, p. 246.

у въру римску еретика' и православних, што га біяху започели угарски Доминикани.

Твртко, синовац му од брата Владислава, младић од 22 године ступи онда на бански престол, а краль га Людевит потврди. Великащи босански, спремни по своме обичаю на сваки непоредак, стадоше испрва противит му се, ер им се као стидно чиняще да им голобрадо неуко момче заповісда. бдна странка незадовольника' прогласи баном Павла Кулишића сродника Тврткова од породице Котроманића, кой се явно одметне Твртку и Усору заузме; али га Твртко набрзо побієди, жива га ухвати и у тамницу баци, гдъ кашнъ умре. Док се Твртко на позив кралъв бавіо у Будиму при двору Людевита, дигну опет буну неколико властела н Вука млађег му брата прогласе за бана. И ову е побуну срећно утоліо с оружієм, казнивши жестоко поглавице. Међу то се царство србско то већма распадало, те Твртку пође за руком освоити и придружити Босни србске земль, од приморя дубровачкога и Котора до Милешева, од прилике сву данашню Ерцеговину. Разширив тако свою државу прогласи се за краля србско-босанскога, и у томе достоянству окруни га г. 1376 митрополит у славноме милешевском манастиру. По смрти краля Людевита (1382) преузе Твртко умску землю, кою в у почетку владаня свога морао уступити Угрима; кратко врієме за тим (г. 1390) градови Сплът, Трогир и Шибеник признаше га за свога господара. Он с г. 1389 у одсудной битки на Косову помогао войском кнезу Лазару, али без успъха. Твртко в неоспориво найврстніи владатель што га икад

имала Босна, и да біяху боля времена и друкчів околности, хотяше доисто србско царство обновити. Ништа яснів не показує исто порекло и стару свезу Србів с Босном што повеля Тврткова од 10 Априла 1370 граду Дубровнику (Миклошић, Мон. Serbica стр. 187). Види се из нъ и потоньих разних повеля, да се Твртко и наследници му чисто поносили кралъвским насловом србским, цієнени име и землю србску као нешто старів и веће од Босне. — Он в біо искрено одан православію и свойски га в браніо. О той привржености Твртка прародительской въри, дао му в найболь свъдочанство папа Урбан V. у посланици кралю Людевиту г. 1369. У томе писму првосвештеник моли краля да припомогне Вуку млађему брату Тврткову, кога овай за то што є постао католиком проганя и отчинство му неда, а вретике у свему подпомаже по неваляломе примъру своих предака. Ево папиних рівчи: Banus Bosnæ senior frater ejus (Stephani janioris) sequens suorum progenitorum vestigia detestanda, ac fovens et defendens hæreticos ad . illas partes, vexabat omnibus contumeliis fratrem juniorem Stephanum nomine, propterea quod ad catholicam religionem et sacra Latinorum transierat (Farlati IV. 61). К овоме додає Фарлати: Ніс і тplicitus cum esset erroribus et schismate Græcorum ... Catholicos quibuscunque potuit modis vexavit. (ib. 61).

Краль се Твртко престави 23 Марта 1391. Немаюћи законита порода измісни га на престолу брат му од стрица Дабиша. Овай с имао за жену Цвътицу (у споменицима Елена) од породице книнских кнезова Нелипић. Ови, присилъни од прогонства Гргура и Владислава Куріякових да се заклоне у Босну, наговоре сестру а ова мужа те пређе с войском у Рватску, и не нашавши нигдъ одиора развали неколико тврђава Куріякових па се врати кући, гдъ га г. 1395 смрт затече. Иза иъга владаше кралъвством удовица му Елена, као што се види из повелъ дане Дубровнику дне 13 Мая 1397 у Сутъсци, и из друге под 18 Януара 1398 у Бобовцу.

На измак г. 1398 мъсеца Новембра налази се у споменицима као владаюни краль Стефан Остоя син Дабише (види: Споменици, преписани Пуцићем стр. V.) а по другима син Павла Христића од племена Яблановића (в. Майкова исторію, стр. 163), кой следуюће г. 1399 15 Ян. явля Дубровчанима, да в помоћу Божіом и пречисте нѣгове матере вънчан богодарованим віснцем на кралъвство србско, Босне и приморя. 1 Испрва біяше Остоя велики пріятель Дубровчана, коима год. 1399 дарова у своину приморіє од Курила до Стона и село Лисац; али кашив као да се покано, ср на тужбе ондашив босанске господе стаде тражити дароване землъ натраг, и узеде их на силу, учинивши оном пригодом много штете Добровнику, найвише г. 1403 средством войводе Радића Сенковића. Онда се (1404) Дубровчани удруже с Хер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Лаж є дакле што Гутри и Грай и наш Мавроорбин (стр. 361) веле, да се Цвътица или Елена одмах по смрти мужа свога покалуђерила. Да ли є пак истина што казує врли Медо Пуцић у предговору своме (стр. V.), да є иста Елена владала за малолътства Остоє сина (?) Дабишина, нис доказано премда въроятно.

войом великим войводом босанским и ерцегом сплытским, кой біяше с Остойом у завади. Тирянско владанъ Остоино умножи и онако брой незадовольника' у земльи, те пристану уз супарника му Твртка Твртковића, сина незаконита Твртка І. Овай йош по смрти Дабише стаде тражити своя права на престол, и за то в ишао главом к султану молећи га за оружану помоћ. Што му онда не пође за руком, пође му сада. Многи се боляри зань прогласе, и 4 Юнія 1405 приповнаше га найпрво Дубровчани за краля, вр истога мъсеца и године потврди им Твртко приморіє, што им га біо даровао Остоя. Из те повель види се йоште, да су за Твртка била два наймовнія великаша: горфречени Хрвоя и Сандаль велики войвода босански. Едно што му се ова два моћна великаша одметнуше, а друго бр краль Шигмунд посла г. 1406 войску преко Саве те освои Сребрницу, Кличевац и друге тврђе, мораде Остоя исте године побъки у град Бобовац, бранећи се у оной планинской страни, гдв ако и лишен већега дісла кралъвине сматрао се ипак за правога краля босанскога.

Тако Босна буде раздієльна на двіє главне странке; свака є имала свога краля, и свака є од ньих гледала да се турском помоку и обеканим данком одржи. У томе послу Остоя буде срекніи, єр склони султана те остави Твртка платежника свога, узевши под свою заштиту Остою, пошто му се обвезао плакати данак од 20.000 дуката, и дати му сина Радоя у таоство. Г. 1408 доке Остоя с турском войском на границе кралъвства, и ондъ му се придруже войводе Павао Яблановик и Сан-

даль. Тада се и Дубровчани тргоше, одаслав му посаобину у Подвисоки, те им Остоя повельом од 4 Деп. 1409 потврди пређашић законе и слобоштине, а они опет нъга и жену му Куяву са сином и потомством приме за свое вієннике и племине. Од тада се Остоя држао подобро у Босни, найвише подпором и упливом великога войводе Сандаля. А била му є и крайня нужда од те помоћи; ер како Остоя біяше за Владислава супарника Шигмундова, то му е войска угарска йош од г. 1406 землю немило плієнила. Г. 1410 продру Угри опет у Босну. У почетку ако и біяху побъдительи, не могоше ипак тврдом ногом стати, ер их Сандаль следую не године (1411) хаметом потукао. У то врієме (1412—1413) Хрвоя се непоштено владао. Да би се осветіо Угрима, што га бан Павао Чупор лично уврієдіо у Будиму пред истим кральм Шигмундом, и оним Бошняцима кои су уз Угре пристали били, вовне у помоћ Турке, те с ньима стаде робити и палити по Босни и земльи Сандальвой. Бошняци раздвоени не могоше им одпора дати. Од оно доба Турци се учврсте стално у земльи, подигнувши у горньой Босни пашалук, што га султан повъри Исаак-бегу, и одонуда су кашић продирали у државу, пустошећи поля и рушећи градове, као Сокол, Вишеград, Ключит. д.

Какво є онда морало бити друштвено стан'в у Босни, свак одовуда ласно увиђа. Овакови появи вису се онда први пут указивали. Себичност, властолюбіє, крвави инати међу болярима, и побуне противу владателя' біяху и одпріє ствари обичайне у Босни. Сваки є боляр гледао само да себе и породицу свою обезбієди; нигд'в трага родолюбію, гра-

ћанским врлинама, племениту осћаню за све што в кадро да учврсти и подигне благостанъ отачбине, и да йой се обстанак одржи; нигдъ ничеса да е поуздано, яко, стално, да му се лъпша будућност осмъхує; све штоно рієч од данас до сутра. Па што се овако догађало у пређашић врјеме, уз маню опасност за државу и народ, ни по чуда; али жалост и туга спопада родолюба када гледа, да пакленой неслоги, себичности, вражіим сплеткама нема края ни онда, када турска сила біяше већ на врати, те се сваки час изгледало да кралфвину а с ньом народ и въру упропасти. Оваки породи (што нам се и у исторіи сустдне Србів указую) повлаче се кроза све врієме владаня босанских кралъва, док пропашћу државе престаше. Да е пак злу томе біо главни узрок клето незнанъ и непросвъта, сувишно в мислим доказивати.

Да се кралю Остои повратимо. Он в за то врієме тирянски поступаю с народом, глобени га и несносни данак наменуни. К томе біяху га нечисте жель обузеле, те в газіо свако племенито чувство, скврніо законити брак и дъвояштво. Год. 1416 погуби у договору са Сандальом знаменитога кнеза Павла Рађеновића и йош неке великаше (Спом. М. Пуцића стр. XVII.), а пошто исте године умре Хрвов пусти жену свою Грубу и узме удовицу ньгову Слицу. Он се преставіо г. 1419, и престол наслівди син му Стефан Остоић, као што повеля гласи дана Дубровнику 5 Мар. 1419 у Звечаю. Стефан Остоић владаю в нешто више од године, и преставіо се у првой половини 1423 г. Овим начином остане цівло кральвство Твртку Твртковићу бившему О-

стоину супарнику, кой се истом садавънча за краля србско-боеанскога. (Спом. Пуцића 1858 XXI.) У то врівме Радивой син Остоє, бавивши се до тада као таоц у двору султанову, дође с турском войском да заузме престол отчев; али му Твртко разби войску, те Радивоя принуди побѣћи у Дубровник, од куда се послѣ у Босну вратіо, живећи у предѣлу Киселавода, што му дао Твртко за доживотни ужитак. Краль Твртко да би се одржао на престолу, припозна над Босном господарство турско и умножи доякошньи данак. Он е кроз то врієме имао доста неприлика' са Сандальом, коме є землю опустошіо, и са Стефаном србским деспотом, кой му бѣше отео Зворник у Усори. Твртко се престави г. 1443 или у почетку слѣдуюће.

Онда боляри изабраше за краля Стефана Томаша Остоина незаконита сина. Овай узе себи за жену Катарину кћер ерцега Стефана Косаче, владавшег независно у данашньой Ерцеговини послѣ смрти стрица му Сандаля. Кралѣванѣ кѣгово ние пичим знаменито. Видећи све то ближу про-

Кад в говор о кралю Стефану Томашу, не могу овдъ вдно да не напоменем. Фарлати у тому IV. стр. 68, 69 свога Illirieum Sacrum приобъув вдну повелю тога владателя, койом потвръув влашъу кралъвском што се на сабору народноме у Коньицу заключило, и вели да му в исту повелю послао Фра Лука Владимировић, vir tum antiqui generis nobilitate, tum vero doctrina ac virtute præstantissimus. Повеля в писана латински и носи дату Cogniti 1446 in festo S. Joannis Baptistæ, и од туда пређе у познів историчке збирке и кньиге: Катоне (XIV. стр. 492); Райналда (XVIII. 316. N. 23); Фарлати (IV. 70); Андрів Качића (Razgovor ugodni), фра Доната Фабіянића (Storia dei frati minori). О ньой говори и Шмит (Тот. 1. 135, 136) на темелю Фарлати'а. Да в негда у Босни, као и у Србін, постояо зако-

паст кралъвине од силе турске, коя г. 1455 век освоила Новиназар и дієл старе Србіє до границе ерцеговачке, моліо є и преклиняю папу да му изради помок у христянских владателя; моліо є и слао нарочиту посаобину дужду млетачкоме г. 1457; али одасвуд доби само гола обеканя. Угарски краль

нити обичай расправляти важнія државна дела на зборима, у присуству владателя и боляра', то исторички стои; то се види такођер из домаћих споменика. Дакле овдъ ние рісч: є ли се оне године и за владаня краля Стефана Томаша држао какав збор у Коньицу. Рісч є само о томе, да ли с новеля та истинита или подметнута, и у овом погледу не устручавам се овдъ изрично рећи, да 6 дар тай фра Луке Владимировића езунту Фарлатію очевидни кривотвор, — една од толиких лажних листина, коима обилуе особито црквена исторія у югославянству (Види: Ocjena starijih izvora od D.r Račkog у кныжевнику г. 1. свез. 2). Питанъ є найпріє є ли латинска повеля, кою приобни Фарлати, оригинал или превод. Ако в оригинал, онда нам валя примістити да Бошняци своє државне унутрив послове нису нигда на латинском езику писали, него езиком народним србским, о чем имамо многе доказе у споменицима. Шта више и у договорима с иноплеменим државама нису босански владательи запуштали свога домаћега езика. Трактати су се писали у два сзика: латински екз. за Млетке а србски за босанскога краля. Тако с уговор Твртка Твртковића од 6. Феб. 1423 с млетачком републиком написан латински и србски: quas quidem fieri fecimus per duas manus uniusmet sostantiæ et effectus, unam videlicet in idiomate schiavo alteram literali (B. Acta Arch. Ven. Fasc. II. Belgradi, р. 147). — Да речемо да є превод, онда гдъ є оригинал; шта би од нъга? Па узевши да е превод въран оригиналу, тко поле зна како су Срби писали државна акта, какова нам сачуваще споменици, на их испореди с повельом о сабору коньицком, он не одмах познати да в ова посао нарочите потайне творнице. Ово би строгой науци доста било. Али има ту и са историчкога гледишта што лажност повель, о койой с рісч, былодано потврыче. На сабору, по листини, присуствоваще високо свештенство обоега закона. Ондъ біяше Теофан патріярх србски, а тога Теофана међу патріярсима пећским нема. (Види лътописъ

Владислав и намъстник му Йован Хуняди мало су зань марили; а Стефан господар ерцеговачки не могаше му помоћи, ср се свађао с Дубровчанима, па с и у истой кући свойой неволъ имао са сином Владиславом и партайом нъговом, коя с Турцима пристаяше. Томаш с задньих година пао у подозре-

за г. 1828 Ч. II. стр. 3-5); ондъ біяше и неки мачвански (?) митрополит, и други опет митрополит Тодор Пауня (?!). Наслов в патріярха у повельи са свим нов: зове се Patriarcha Diocleæ seu (!!) Рессипа. У ньой се поминъ г. 1446 епископія грчка крешевска et narentinarum ecclesiarum (?); забранює се Манихеима нове храмове (templa) у Босни зидати а трошне поправляти, а зна се да храмове нису трпили ни Манихеи ни Богомили. Віснац є пак свему томе: име, достоянство, академички учени степени самога мнимога сачинителя повель. То в Villemirus Vladmirovich (можда од породице фра Луке) Episcopus Cresoviensis et Narentinarum Ecclesiarum græcanici ritus, aulæ nostræ secretarius, et græcanicarum litterarum (!!) ac legum Doctor (!!). Заборавих рећи да с сабору по истой повельи присуствовао и то први Thomas Farensis apostolicæ sedis legatus; од куда Фарлати изводи ово, што 6 по свой прилици и главни повод біо измишлівной повельи: Cum huic nationali concilio præsideret Legatus sedis apostolicæ, id argomento est Antistites illos Rascianos infra nominatos Catholicæ communionis participes fuisse, et supremam agnovisse auctoritatem Pontificis Romani; quorum conversio (?) et cum Ecclesia Romana conjunctio adscribenda est Patribus Franciscanis (!), qui per ea tempora in Serblia et Rascia pro reductione ac salute schismaticorum graviter assidueque laborabant. — Исто є тако измишлен и декрет тога краля кнезу Радивою Владимировићу Judici curiæ nostræ ac Præfecto perpetuo Naronæ од 1 Юлія 1450, и повеля краля Стефана Уроша од год. 1307, койом дарова тобоже неке земль прав. манастирима Прасквици и Градишту, пошто є даровштину найпріє о добрі о и потврді о (approbavit et laudavit) барски римски арцибискуп Марин. (В. Фарлати Т. VII. 58). Лажност неких повеля признаю исти фратри босански. (Philippus ab Occhievja у кными Epitome vetustatum Bosnensis provinciæ. Апсопа 1776 стр. 102, 103; Славолюб Бошняк (псевдоним) y Zemljopisu Bosne. Zagreb 1851, стр. 98 и т. д.

нь да с Турцима потайно ради противу христянства, и за то га краль Матяш обтужи папи Пію II. Када се налазіо у Рватской войштећи на град Белай, бивши болестан у постельи, удуши га син Стефан и брат му Радивой по наговору истога Матяша, те проспу глас да в природном смрку умро. И Томаш в рођен у источной въри; вр в тек Томи бискупу хварскоме, послъ дугога свътованя и потицаня, пошло за руком обратити га у римску въру. Фарлати вели о томе: Legato Thoma Farensi bortatore atque impulsore Stephanus rex ritu Latino baptismum suscepit ab Joanne Carvajola, — а на другоме мъсту: erat ab illis oriendus, qui ritus et fortasse etiam errores Græcorum sequebantur (IV. 67). — По смрти Томаша наслівди престол 1461 син му и убица Стефан Томашевић, алига се нис дуго науживао; ер 1463 султан Мухамед освои Босну, краля погуби и тиме кралъвству босанскоме край учини. Г. 1466 умре ерцег Стефан Косача у своме граду Новом; мало за тим заузму Турци и сву Ерцеговину.

Споменувши повише друштвено станъ у Босни, не можемо мимоићи с неколико рівчи ни црквено до пропасти кралъвства. Крстонося за XIII. вівка и доминиканска проповівданя у Босни біяху жестока и крвава, али опет не уродише жельним плодом. Земля, по рівчима Григорія XI. (1372) остаде пуна шизматика и вретика (Rainaldi XVI. N. 13); слъдуюће године исти папа жалећи се вапів: да у цівлой држави нигдъ парохів нити парохіялне римске цркве (Катопа Т. X. стр. 551). Али што тада ни мач угарских крстоносаца ни

фратарске проповеди не могоше да учине, као да учинише потонъ политичне околности. Франъвци, замівнивши у миссіонарству Доминиканце, почну за бана Стефана свой посланички посао, и ударе онда стопрв темель римской цркви у Босни. За владе наследника му краля Твртка религіозной пропаганди, а йош манъ прогонству не біяше онамо мъста; єр владатель овай налазени у спокойству своих поданика и снагу државе, штитіо є въру господуюћу источну. Смрћу Твртковом и та йой се срећа преокрену. Несретне околности наступивше од онда у Босни, унутрны немири и вражде између посдиних велможа, распре ньихове с кралевима кое би проганяли, све то већа опасност од огромне силе турске, коя се границама босанским примакла и стално учврстила, и од туда наставша потреба за кралъве, да се к Риму и на западне силе обраћаю за помоћ, — била су толика благопріятна и кръпка средства у рукама Францишкана, да въру римску распростране по свой Босни. С друге опет са затором србскога царства (1389) нестаде босанским христянима и главне подпоре у одбіяню религіознога фанатизма. Сандаль и наследник му ерцег Стыпан, оба синови прав. цркве и владательи у данашньой Ерцеговини, не могаху им дати до гостолюбнога заклона, куда многи од прогонъних свештеника прибъгоше.

Ово нам є, као што горѣ рекосмо, валяло найпріє казати, да би од туда нешто болѣ познали и народну тако звану босанску цркву, на кою сада прелазимо.

#### 11.1

# Црква босанска.

Говорећи сада о цркви босанской, ми в овдѣ не сматрамо с точке буди ков христянске цркве; и за то оставлямо на страну питанѣ: да ли в била православна, римокатоличка или вретичка; намѣра в наша да ю представимо у овоме раздѣлу онако, као што нам се показув по сачуванима мршавим датама историчким. Одговор на друго питанѣ слѣдоваће у идућему послѣднѣм раздѣлу.

Густа велика помрчина обастире христянство у Босни до друге половине XII. вівка. По ономе што смо другдѣ навели (стр. 13) врло є вѣроятно, да су погдѣкои зраци Христове науке почели продирати у Босну йош у найстаріє доба христянства из сусѣдне Далмаціє; али од тога сѣмена не остаде за дуго трага у земльи, осим можда у каквой римской населбини, док и ти слаби останци изче-

<sup>1</sup> Види изворе на стр. 46.

внуше у крвавим походима Авара' за VII. столъћа. Крштенъ Рвата', а од чести и Србаля, у врієме цара Ираклія, биће ямачно распространило свой благодатни уплив и на славянски народ у Босни, ако и у много маньой мфри него по рватскоме и србском приморю, гдъ су римски градови већ били христянски, и у духовном обћеню с Италіом и Римом. Како в већ речено, суђено буде Промислом тек солунской браћи — Кириллу и Методію — да положе христянству чврсти темель у югославянству, радећи што они што добъгавши из Панонів ученици ньихови, да дивлъ оне по имену само христяне учврсте у спасоносной науци, ревностним проповієданъм у материнском им езику. Позната в огромна и у своим последицама добротворна посленост ньихова на религіозной ньиви у Бугарской при сврmerку IX. и у почетку X. столька. Нис сумнь да в радиност та и по Босну користна била, особито када разсудимо да се уплив дъланя солунске браће йоште за живота ньихова у Паноніи далеко ширіо на юг и преко Саве, па к овоме додамо и то, да в бугарски у Біограду запов'єдник радо и гостолюбно приміо свете бъгунце Климента, Наума и Ангелара; те од туда као ревностни апостоли биће се они по свой прилици побринули, да посіяно у блиской Босни христянско съме добрим уроди плодом. Ово су, као што читатель ласно увиђа, тек историчка нагађаня о станю цркве и религіозне просвъте у Босни у прва времена; ер писаних дата о томе на жалост немамо. А и о потонъм времену домаћа су и изваньска извісшћа тако рісдка, неподпуна и збунъна, да о поле повећой систематичкой повъсти босанске цркве не можемо за сада ни мислити камо ли се надати. Навластито што се тиче туђих списателя, кои су били понайвише свештеничкога реда, као да су нарочито гледали да црквену ствар босанску йош већма замрсе и заплету нешто тиме, што би истину са свим извртали, а нешто измишляваюћи догађае, како им се свидило да намфри им болф у прилог иде. За то док будућа истраживаня любителя' босанске исторіє, нарочито спеціялиста', при видно напредуюћой историчкой науци не разлію у томе хаосу штогод извъстніега и обширніега познаваня и веће свътлости, нама друго не остає него да изнесемо на виділо гдъкоя поедина историчка факта, да их колико е можно разяснимо с помоћу оскудних података из србских споменика, те уз ньи да изведемо од туда наше скромно ипотетично мяжнів. Шат прокрчени у нечем од нас пут, с временом доведе сретнів и способніє главе до жельне ясности и у томе огранку србске повъстнице у обште и босанске на посе.

На домаће изворе прелазећи тужна є но ипак жива истина, да их до ту мало година никакових не біяше, ако изузмемо неколико кралъвских повеля изданих од поединих родолюба, у коима нигдъ ни рієчи о религіозним стварима у Босни. Ни у србским лътописима и манастирским записима од XII. до XV. вієка, коима є доста богата србска прквена исторія, нема такођер нигдъ спомена о босанской цркви, о свештенству, устройству нъном, као да ние ни постояла. Ако є кои од Бошняка и

<sup>1</sup> На пр. Соларић, Кукулъвић.

свештеника' штогод писао (а сва є прилика да єст, єр на кньижевни рад у свештенству показує преписивань црквених кньига'), то ће бити давно пропало или у иностранство прешло, са систематичнога ватираня свега што є било негда босанске цркве за XII. и XIII. стольћа. У истой Босни тешко да се што сачувало, како нам не остаде иза пронасти кральвине трага црквама и манастирима, гдъ се по другим државама онда обично записиваху савремени а и старіи домаћи догађаи. Па на крайню жалост тако люта судбина постиже босанску ту цркву, да є и у народу ономе нестао о ньой и о свештенству йой и найманьи спомен 2.

Рекосмо мало повише да домаћих матеріяла, о коима в рівч, до найновівта времена нив било. Грађа ова поче срећом на свівт излазити тек од г. 1840, када први пут угледаше світлост у Біограду Србскій споменици сабрани трудомъ Павла Карано-Твртковића. Године 1858 проф. Миклошић обілодани Мопишен ta Serbica (Viennæ, apud Braumüller). Исте године изиђе у Біограду прва кныга Србских споменика од год. 1395 до 1423, а друга год. 1862, — обіт трудом честитога домородца грофа М. Пуцића. Већи в брой ових споменика преписан из старих понайвише оригиналних листина, ков су се све до скора чувале у дубровачком архиву. Они ако су у многоме чему

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Види: Миклошића Monum. Serbica стр. 253: сие се киыге написаше шть роукы Хвала крстичнина 1404.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На моя распитиваня у томе правцу, одговорише ми неколико врлих босанских родолюба, да о той народной цркви с дъдом на челу онамо нико ништа не зна.

и оскудни, имаю опет ту неоцъньиву предност над исторіяма и пространіим списима туђинаца, што су писаоци били сувремени и самовидци, и што се поєдина факта, о коима говоре, налазе у явнима државним листинама, те о истиности ньиховой сумняти не можемо. За предмет су наш особито важне збирке Миклошића и Пуцића, а найвише послъдня, због саобштених у ньой званичних упутства дубровачке републике своим посланицима у Босни, и извієшћа' ових републици (кн. І. Додатак, стр. IV¹.)

На основу дакле ових домаћих извора, и у савезу с оним што су иновърни о Босни писали, може се за истинити исторички факт примити, да в Босна имала свою иародну, свою самосталну цркву. У кралъвским и државним актама она се не називлъ друкчів него црыква босаньска, вієра босаньска. Краль, властеле босаньсцы, и црква босанска три су моћна фактора, на коима се држао државни сустав и поредак у босанской найпрів бановини па кралъвини. Ова три државна тівла била су тівсно мер собом сповна, и судба свакога од ньих на посе неразлучно свезана са судбином и об-

<sup>2</sup> За нижу классу, огромну массу селяна' (влаха) може се позитивно реки, да нису имали никакова учешка у државним пословима. Били су мал не робови, у подпу-

ной зависимости од властелина и властеличића.

¹ Што се драгоцъно ово градиво згоднів и лакше може употребити заслуга в славнога Борђа Даничића, кой евоим ръчником Кньижевних старина српских. (Біоград 1864 ІІІ. Ч.) сяйно опет потврди обште у ученой класси о нъму мнънів, да в први и прави филолог у србству. Онаке точности и "Востоковлъве добросовъстности, као што ту не давно праведно рече академик Срезнъвски, рівдко да ће се и у западной литератури наћи, а у доякошньой нашой никако.

станком цівле државе. Што религіозни покущан и крстоносне войне иновърних, да искорівне народну ту цркву, нису имале савршенога успъха, приписати є найвище той чврстой свези, коя є прозедитизму увієк снажан одпор давала, --- одпор видно происходени из давно вен и дубоко укорієнтие мисли, да е съдинънъ та три фактора на начелима народности и црквености едино яко средство, да се дотични интереси ньихови на посе, а въра и екзистенція исте државе у обште одржи и сачува. 1 Овим фактом међусобне заедничке свезе бива ясно, што су се неки банови за свога епископа и нъгова права снажно заузимали противу претензія изваньске римске срархіє; што су неки бани и кральви, будући приморани нешто силом нешто сплеткама, а у позніє доба и нуждом од то већма растеће силе турске одрећи се свое въре, ипак се к овой повраћали или у новой въри непостояни и равнодушни бивали, а то све по рієчима историка, єр су их босански еретици (а у дълу босански свештеници) на то наговарали; што су найзад, кадно послъдних година издишућега кралъвства римски уплив над кралфвима мах отео, многи у вфри свойой постояни свештеници и боляри тражили прибъжишта од римскога фанатизма у прав. ерцеговачких господара Сандаля, синовца му ерцега Стефана и требиньскога войводе Павловића.

Црква в босанска поред свега нападаня од

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У сусъдной србской кралъвини видимо томе нешто налик: кралъ, сабор црквени и боляри. Само што у Србіи кралъва власт не біяше толико стієшнъна кроз друга два фактора као у Босни.

стране иновърних, што йой спокойство рушило, уздржавала найболь одношає с врховном влашку кралъвском и с болярима. Она е уживала код тих великаща велико повъренъ и аукторитет. У горным списима нема ни найманъга знака, да се она игда силом мієшала и намећала у државна дъла, да се свађала с правительством, и права изгова себи присвоити тражила, личећи у томе са свим на сустдну миролюбиву србску цркву. Дапаче из неколико државних акта види се ясно, да се она у многима важним догађайма являла као савътница и миротворка, на пр. у свађама између краля и властела'. Она в примала у своя нъдра люде неправедно гонъне свътским судом, и у краля се за нъи заузимала. Исти велики државници, када би се раздори у породидама им рађали (што би на жалост често бивало!), прибъгли би к ньой да узроке немиру потражи и суд изрече. Уваженъ к цркви той пружало се до тога, да се исти краль обвезивао да неће учинъну коме властелину милост опозвати, док не би црква и властела (добри Бошняне) обнашли да в невъру или друго ков зло кралъвству учиніо. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ердег Стефан праштаюћи сину своме Владиславу вели: На тои постависмо свъдоке и средителе въре наше дъда восьнскога и ш нимь ві. поглавититехь крьстигань. Микл. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Краль Остоя праштаюћи кнезу Павлу Клешићу вели: Докла год'в не бихь мбискам и мбнашам правом и циело и истинном господинимь д'бдимь црькве босанске. Микл. 459. — Що не би мгледано господиномь дидомь и црьквомь босаньскомь и добрими бошнами и с тимии са всимь више писанимь придасмо ихь господиня дидя Милою и дидя конь дида 8 ряке црьковне. Микл. 440.

На тай аукторитет смієра и ово, што и република дубровачка у своима званичним дописима, за поєдине свештенике цркве босанске (крстяне, старце, госта) говори увієк с великим штованізм, даюки им вазда наслов: господинь, почтени, свепочтени мужь. У томе бике се она візроятно руководила поштованізм, што га иста лица уживаху у отачаству своме. Одовуда пак може се дослідно извести, да є и владаніз босанских свештеника било у обште примірно и миролюбиво, те међу ньима да се налазило и люди', кои су се знанізм и изображеношіту одликовали над осталим народом, не исключуюти ни велможе.

По овоме може се далъ тврдити, да се босанско свештенство, уз домаће свое правительство и уз народну цркву, занимало и кныжевним радом, премда в у томе иза сусъдне србске браће много ваостати морало. Сва е прилика да е и босанска црква имала као и србска свое лътописце, преписаче прквених кныта. Али од свега тога рада, као што споменусмо, не оста готово ништа. Не толиво врієме, колико люта и крвава дуготрайна нападаня на бієдну ову цркву, а найвише на калуђерски йой чин (крстяне), у коме биће се въроятно сва ако и мала умствена радня уединила, истрієбище до тога споменике, да им дан данашным ни ява ни трага. Едини е сачувани рукопис кныга садржаваюћа уломке из новога завъта, што их преписа год. 1404 с выштачком уметношку крстянин Хвал за ерцега Хрвою (Микл. Моп. стр. 253); а и овай би

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Г. Ив. Кукулъвић нашао га є у кныижници болоньской. Види: Izviešće o putovanju i t. d. стр. 84.

останак можда пропао біо, да га ни приятельска рука за времена пренісла у иностранство '.

Горньи су нам домаћи споменици едини извор и о догматичком ученю босанске цркве; ер кобна немила судбина постиже такођер литургичне кньиге, за кое се може позитивно рећи, да су у религіозноме рату мал не са свим утаманъне. Познато

1 Осим више реченога кныжевног труда Хвала крстянина, што га пронаве г. Кукулъвић у кныжници болоньской, дочувао нам в срећом архив дубровачки посланицу едну дъда босанског оной объини, писану на Янивих (данашньи предъл Янь у сзерской нахіи) 8 Ян. 1404 г. Ню донесоше у Дубровник стараць мишліень и стараць лелко, стопань крыстымины, ратко крыстымины, радосавы крыстымины, радакь крыстытании и добрашин крыстытании, кои рекоше кнезу и обћини "да ихь в послаль краль Wстоя и господинь дъдь, да узьму врыхь себе господина восводу Павла Клешића и да га на свое руке поставе у все нъгово". Као едини до сада познати писмени споменик првосвештеника' народне босанске цркве, врієдно є да га овдъ и єзика ради цієла приобним из І. свеска Пуциневе збирке стр. 50, 51. Ево посланице: Многопочтеном владящом града двбровника кнезв властеломь и всои шпкина смарено и вмиліено поздравліените. Такой прави господин епискапь црыкве В О САНЬСКЕ WTO ПОСЛАСМО ПО КОЈЕВОДИ ПАВЛА НАШЕ СТРОИнике и кръстіани да приде шпеть 8 своїе ере нато наидосмо господина кралю да м8 wnet ніегово врати. Ере м8 ІЕ ВИТО ВЕЗЬ КРИВИНЕ 83ЕТО. ЗА ТО СМЕРНО ЗЛУВАЛЮІЕМО ВАшои любва и захвалисмо що га сте дослеи в себе почтено придръжали и wwe молимо ваш8 милость да га почтено и маправите и wwe вамь правимо вась цекка тере намь СТЕ БИЛИ ШПКІЕНИЦИ ЕДА ВАМЬ ІЕ ТАКОИ ВИДЪТИ ПОСЛАТИ СВОГА ДВА ВЛАСТЕЛИЧИКТА С ВОЈЕВОДОМЬ ПАВЛОМЬ ДО КРАЛТА ІЕДА БИСТЕ КОИ СКЛАДЖ И МИРЬ ШНИМЬ ВЧИНИЛИ ЕРЕ БИ намь драго да ви сте 8 мир8 превивали

писаное 8 господина еписквпа на наниких в мца венвара и днь лъто рождъства христова ч. б. д. лъто.

е да су инквизитори contra hæreticam pravitatem изліввали бъснило своє особито на црквене кныиге. Крвава исторія западнѣ инквизиціє то нам ясно свъдочи. Ми смо горъ већ указали на велики аукторитет, што га у вишой класси босанскога жительства уживаще отачаствена црква. По своме позиву будући свака црква учителька народа, логичан в довод, да се као израз науке ивне оно има доследно сматрати и држати, што привржени йой върни върую и исповієдаю, а то тим више, ако є исповієданъ то самога краля и найвених државника, коима в било свагда и свуда, па негда и у Босни, главно старанъ и ради политичнога интереса своег, да су у единству и чврстоме сугласю с народном црквом, с въром найвенега броя поданика своих. Држени се ми овога начела, указаћемо на едини али многозначећи факт о христянской науци босанске цркве, на обичайне обрасце (формуле), коима су се кралъви и боляри заклиняли у међународнима договорима, и при другима светчаним пригодама. Формуле су те готово исте што и у повеляма србских владателя. У тим се актама предпоставля обично: "како е у начетакь Богь дивнимь утвржденьемь утврдіо васелену и основао землю; како є пун милосрђа и милости сашао човъколюбно с неба на землю, и падше суштество чловъче на небеса узнесо, а тиме и погибше овце дома израилева повратіо ка истиноме пастиру и господу Богу своме,.. За тим говори се о св. троици отцу, сину и св. духу, о частноме животворећем крсту, о св. еванђелю, пречистой богородици, светим апостолима, од коих 12 врховни а 70 божін, о 318 светих отаца што су

саборисали у Никеи, о свима светима Богу од вівка угодившим. Призиваю се светительи, да моленфм своим у Христа Бога посредую за грфшнике; вфруе се у дан судни, у кой ће се свакоме по дфлу нфгову судити, штую се свете моћи и на ньима се кадкад полаже заклетва. Ове сам цртице узео нарочито из повеля оних кралфва, за кое ние сумнъ да су били ревностни синови босанске цркве, у койой се родише и умрієше, као што біяху Твртко прво бан па краль босански (од год. 1367, 1382), Стефан Дабиша (1393, 1395), Твртко Твртковић (1405), Остоя (1409).

Код оваких христянских догмата дае се логички мислити, да е босанска црква примала и друге не манъ важне догмате о тайнама, почитанъ икокона', молитве за мртве и т. д.; о коима ако и не налазимо у нашим изворима спомена, ипак сва е прилика да су улазили у сустав догматички тим већма, што су у свакой цркви струке строгобогословска и црквена више или манъ међ собом свезане. У осталом ово мнъніе потврђуе се од чести некима, ма и кратким билъшкама код иностраних списателя. Тако се на пр. за брак извъстно знаде да е у босанской цркви біо законит, премда боляри и сами владательи нису се нань баш строго и савъстно обзирали, што се из честих распуста и незаконита живлъня с наложницама заключити дае. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Присегосмо на моћехь и на светомь еванћелии кльн8ће се (Повеля бана Твртка од г. 1367. Мика, стр. 176).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Я мислим да 6 томе злу доста узнок ум самеваля поединих монних лица, а и не ясно понять о ставов нидое. Живи нам 6 томе доказ подобна преда за подобна по

Тако о тайни крштеня имамо доказа у писму краля Остоє дубровачкой републици, коим явля оной господи да му се родіо син (г. 1401), и позивлів их на крштенів, а република му одправи посланике с богатим даром да присуствую светчаности. (Види увод М. Пуцића к споменицима 1858 стр. IX.)

Префимо сада на срархично устройство у босанской цркви. Извори су нам жалибоже и у томе врло оскудни. У обште истражителю црквених старина босанских догађа се што и путнику, кой ходаюћи по рісдкима коскуда разбацаним одломцима какве велике зграде, валя му се из тих слабих остатака домишляти величини и красоти цісле бивше грађевине. О той организаціи казаћемо само онолико, што се по танкима често само мимогред написаним билъшкама за истинито примити може. На челу цркве босанске біяше владика, 1 кой се сам

до скора бивши у Црнойгори, у неким предълима которскога окружя, па и у самой Србіи за Карафорфева и Милошева времена. Види Српски Ръчник ad vocem пустити.

1 Када є постала епископія босанска незна се ямачно. По казиваню попа дуклянскога (Presbyteri Diocleatis Regnum Slavorum у збирки Scriptores rerum hungaricarum. Tom. III. Viennæ, 1748 рад. 496) епархія се та споминяла йоште на сабору дуваньском (Concilium delmitanum) држаном баяги г. 877. Да є сабор дуваньски пука измишльотина, у томе се ученяци са свим слажу. (Види єзгровиту расправу Д.ра Рачког у кньижевнику, свез. 2 стр. 204; писма Хилфердинга стр. 233). Безимени є тай свештеник уз ине догађає кои се нигда не збише, уз владателъ кои нигда не живише, уплео у свой србско-далматински льтопис до XI. віска владатель и згоде из великоморавскога царства. По рісчима є нъговим сазвао сабор Светопелек краль далматински, за чісг управе дође у Далмацію св. Кирилл и покрсти краля и кралъвство му. Нису ли ове очевидно лажне рісчи ипак згодне, да барем упуте историка потра-

нисао епискоупь, а у државним актама и у народу звао се исключиво дъд. 1 Од тих босанских еписко-

жити почетак босанской епархіи йош у врієме благовъствованя славянских апостола у Паноніи, или што є въроятніє за проповієданя у югославянству непосредних ученика ньихових? — Управо се не зна када е писан летопис дуклянски, и тко му є писац. Г. Д.р Рачки мисли истина да є саставлен негде около половине XII. віска, и наводи за то разлога', кои по моме мнънію не доказую да хроника та ни в могла бити кашив написана; а нити то доказати могу док се год исторички не опредъли, до кое в године летописац свое казиване продужіо, - ер е очевидно да 6 латински онай летопис под именом попа дуклянина, што га саобштіо Трогиранин Луціо на краю прекинут, Словце etcetera, кое се на краю чита, важно е за критику не велим садржая хронике, о коме овдъ ние рісч, него за епоху када є написана, нити се може ласно забацити. Па баш да узмемо с г. Рачким половину XII. віска, онда како се доба то судара с рісчима тога назовинопа одмах у почетку, гдъ говори о узроцима што га побудище да хронику састави. Он вели изрієком да є льтопис написао но жельи младића' града Дуклъ, а овай по суду истога г. Рачкога біяше савршено опустіо у XII. віску; па каже и повод томе латинскоме преводу: qui (juvenes) non solum in audiendo seu legendo, sed in exercendo bella, ut juvenum moris, delectantur. Тко да не помисли овдъ прів на какав згольни римски град, коме език домаћи бъще латински, него на подртине дуклянске, - него на славянски и у среднъм віску као и дан данашны маюшни Бар, удальн од Дукль добар дан хода. Льтопис е дуклянски по свой прилици много позніста порекла, и написан є можда кад и рватска хроника, с кое е въроятно преведен на латински до смрти Часлава, каквим миссіонаром у Арбанашкой, за XV. или почетком XVI. столька, када є римска пропаганда живо настояла да ондашнъ прав. Србе у римску въру обрати, што йой од чести и пошло за руком. особито у крайни између Бара и Паштровића. Но било што било предговор є свакако кривотвор самога писца, или кога другога да дълу већу важност прибави. Критици е овдв отворено йош широко полв!

1 У неким предълима Бугарске, народ и данданас вове владику дъдом: Дъд Јосиф (види День, N. 22, г. 1862

стр. 16).

па знадемо имена само неколицини. То су: Милован около год. 1150 за бана Борића; Радогост при концу XII. вієка; 2 Данило у почетку XIII. ст. ва Кулина бана; 3 Мирослав (1305—1307) ва краля србског Стефана Уроша; 4 Радингост (1320) из куће Омућевића; В Радослав синован прећашнъта (1366); <sup>6</sup> Радомир (1404); <sup>7</sup> Милов (1446); <sup>8</sup> — Они су испрва кроз дуго врієме столовали у вароши Крешеву у данашньой нахіи фойничкой, гдъ данас Франъвци имаду манастир. Када се за бана Стефана Котроманића, ревношћу монаха' реда францишканског, стаде ширити по Босни а нарочито у средини землъ црква римокатоличка, те кашнъ пропаганда завлада и Крешевом, дъд в босански често мієняю своє пребивалиште. Год. є 1404 сфдіо на Янићих. (В. Спом. Пуцића 1858. стр. 50 51). Янь в и данас предъл у взерской нахіи, насельн исключиво прав. србством. У XIV. стольку г. 1320, 1366 налазимо два епископа из породице Омућевића у предълу Гласинцима у нахіи сараєвской, гдъ већином прав. Срби живе.

Као найвиши црквени старфшина дфд в босански имао у своим рукама врховну власт учи-

<sup>1</sup> Мавроорбин зове га Micovanus. B. Farlati стр. 44. <sup>2</sup> У Мавроорбина (стр. 350) и Фарлата (Том. IV. стр.

44) Rhadagastus.

<sup>3</sup> Фарлати IV. 45.

<sup>4</sup> Микл. Monum. Serb. стр. 69.
<sup>5</sup> Laurentius Maniatus in Dissertatione genealogica de familia Omuchevich y Фар. IV. 62.

<sup>6</sup> Ibid.

<sup>7</sup> Микл. Monum. стр. 253. Наставникь и сыврышитель црыкви восныской господины деды Радомеры.

<sup>8</sup> Ibid. стр. 440.

<sup>9</sup> В. Опис Босне Т. Ковачевића стр. 32.

тельску и управительну, а извршиваще ю кроз подчинъно свештенство, навластито калуђере (крстяне). Он в надзираю над въроученъм, над богослужбеним обредима, над наблюдаванъм црквенога установа. С ових преимућства званія нізгова, црква є босанска штовала у особи деда наставника свога и свршителя, -- двіє рісчи, коє згодно показую обширна права власти нъгове. Назив наставника судара се с латинским Magister, коим се означув дъд у горъ напоменутой изяви свештеничких поглавара од год. 1203 на болином полю. Првосвештеник є тай спадао и сам на калуђерски (крстянски) чин; нъга избираху крстяни по свой прилици ньих 12 поглавитих, кои су саставляли вієће владичанско, нешто налик ономе што біяше у Манихеа', у богомилству (в. стр. 83 о владици Василію), и на западу међу Катарима. У споменицама поминъ се такођер гост3 као црквено достоянство. Ние сумив да е то біо високи свештеник у босанской цркви, владика као и дъд, по старъшинству нижи од овога, и нъгов управ помоћник (Socius што и гост. В. Даничића рѣчник стр. 227). Овакови старъшине долазе особито у данашньой Ерцеговини, од коих е едан гост Радин біо у земльи ерцега Стыпана, по свой при-

<sup>1</sup> Микл. Мопит. стр. 253.

<sup>3</sup> Званіє госта било є у части и код Руса' за великих князева и царева; с ньим біяху скопчане разне повластице, и давало се за особите заслуге свътским лицама. В. Русская Исторія Н. Устрялова. Ч. І. стр. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Овоме се брою домишлям из рісчи у листини ерцега Стъпана. (Микл. Моп. стр. 459). Бълодано є пак да су дъда, наставника свога, избирали калуђери: Mortuo vero Magistro стои у изяви од г. 1203, dehinc usque in perpetuum priores cum consilio fratrum, Deum timentium, eligent prælatum.

лици ондъшньи владика зависећи од босанскога дъда (Микл. 459), те е преднячіо истоме митрополиту милешевскоме (Спом. Пуцића, стр. 126); други е біо у држави требиньской господара' Павловића гост Радосав Брадієвић (Микл. 472) '.

Гдъ в доброуређена црква, гдъ в епископ, ту наравно валя да буде и ниже подручно свештенство, душепопечительи народа, непосредни наблюдательи да се Христов закон и прквене наредбе извршую. Држећи се сачуваних дата историчких нећемо мислим погрієшити ако узмемо, да се и свештенство босанско по обрасцу византискоме діслило на два чина: на свътске (мирске) свештенике и калуђере (монахе). Колико се до сада познати дає, разлика є ипак нека постояла у нутрашньой организаціи тих дваю чинова од православнога обрасца. Али ние могуће рећи штогод опредълънога, што би се за извъстно примити могло; те за то као предмет нерієшен валя нам га оставити точнієму истраживаню будућега спеціялнога историка. У осталом имаћемо кашић йоште прилике повратити се на ту разликост, коя в управо особитост

¹ Ови гости могли би се узети и као придворни епископи код речених господара и ньихови духовници, као што вели Мавроорбин за госта Радина да є біо при ерцегу Стъпану. (Monaco di S. Basilio е confessore del duca Stefano). Име гост налази се и у древной исторіи руской, (Несторъ ІІІ. 273 Сод. Radz.) и прешло є по свой прилици к Русима од Норманна, у коих су Gäste били у великой части, и краль норвешки Олуф имао их є при своме двору до тридесет. Еверс (у кньизи Vom Ursprunge des russischen Staats. Riga 1808, етр. 30) држи да су гости били у Руса' што и у Норвежана люди придворни: Hofbediente, die gleich den norvegischen Gästen, unter andern Geschäften auch den Handel ihres Fürsten besorgten.

цркве босанске, и печат йой народне црквене об-

О мирскоме свештенству мало нам в што реки; ер о нъму нигдъ ява ни спомена у домаћима и туђим изворима. Ипак да е било убѣђуе нас факт. што в црква босанска спадала к источной цркви (да ли православной о томе позніє на другом мѣсту), те в као такова брак у свештенству допуштала; што се у старим споменицима йош за босанских кралъва налази име поп (премда на три само мъста: Пуцић бр. 91 Микл. 483), и од туда Поповић, Поповополѣ, Поповац и т. д.; што на последку мирско свештенство постои и дан данашныи у Босни, а нигдъ ни наговієсти да є тек иза пропасти кралъвства уведено. Овако важна промъна у потоньой босанской срархіи би ли се могла вгодити, да йой не остане гласа у исторіи? Што се у повъстници не говори о поповима босанским као да их ние ни било, узрок е мислим бивше ниско умствено, матеріялно а можда и нравствено станъ ныхово, коега се на жалост до данашнъга дана опростили нису. Услъд тога умственога и матеріялнога тиска, поповство в у малом уваженю било код народа а то тим више, што в у исто доба имало поред себе и над собом силни броем, чврстим уставом, преимунствима, религіозном радиношку, огромним упливом на болярство и народ чин калуферски (крстяне), те е према овоме у сувременом обштеству наравно у назадку бити морало, а у исторін, како не остави знака икакве своє радив, скоро са свим изчезнуло. Томе пак маломе уваженю и брою поповства у Босни биће ямачно доприніело и

то, што се у XII. стольку, као што индъ казасмо, увукла мену калунере врес и злоупотребльня Богомила, коима в брак біо найвени порок, те се од ньга чисто гадили, и за то бине га и у свештенштву таманили. Што се дакле калунерство под упливом тога противубрачнога начела венма ширило по Босни, женато в свештенство морало дакако у брою и штованю то више губити; ипак нив га са свим нестало, дапаче добило в доцнів над калунерством свою пренашню претежност, што в венма речени уплив вретички изчезавао.

Друга са свим али горчія судба біяще досуђена у босанской цркви калуђерству. Чин в овай единствен и управо неки curiosum у босанской исторіи; он є появ у найвећем степену важан и занимльив, и с тога заслужуе общирніега разгледа тим више, што нам е исторія срећом дохранила нешто више въродостойних података. Тко су и какви су то босански калуђери? питаће гдъкои. Читатель в могао видити из онога што смо горъ навели у политичкой исторіи Босне, да в почетком XIII. віска за папе Иннокентія III. Босна постала позориште лютих прогонства религіозних од стране римскога свештенства, какова едва шпанска инквивиція показати може, — прогонства, коя су расла и напредовала кроз читава два и пол столъћа до пропасти босанске кралъвине. Люте стрівле тога вападнога фанатизма біяху наперене противу босанских сретика, а уз ньи и противу православних. Ови пак еретици (ми их с гледишта западняка' овако сада навивамо) не біяху други читателю мой! него исти горньи босански калуђери. За доказ томе имамо два поуздана домаћа извора, едан латински други таліянски. Први є од тих споменика изява босан. православних свештеника пред послаником папиним од г. 1203, за кою смо више крат споменули. Други в упутство дано обћином дубровачком своим посланицима код краля Остое г. 1404 (В. Спом. Пуцића Ч. І. Прим. IV., V., VII.) Прва исправа садржава найстарів аутентичке податке о науци и уставу ондашных босанских калуђера; она в за нас тим више драгоцвна, што йой садржай истиче из самих уста дотичних монаха, и у главноме се слаже с другима позніим изворима, међу коима важношћу садржая свога занима прво мъсто гориъ упутство дубровачке републике. Нама, као што рекосмо, ние овдъ до тога да разабирамо то еретиштво босанских монаха за Кулинова доба; о томе биће говора кашић на згоднієм мъсту; нама в да покажемо само истоветност ньихову с калуђерима босанске цркве, да представимо у колико е могуће устройство чина тога, нѣгово дѣланѣ и уплив на народ, и одношай негов к држави.

По горъ наведеной дакле исправи од год. 1203 историчка е истина, да су ондашны монаси себе звали исключиво крстянима: qui hactenus singulariter Christiani nominis prærogativa vocati sumus. Они се тим именом споминю и у штампаним листинама, и мало в коя од већих босанских повеля, у койой се ріеч та не чита, — ясан доказ, да є калуђерско то стабло поред свега прогонства и нападаня с двора било велико и кръпко, а многобройни му огранци сву готову државу покривали, те в с тога за 300 скоро година мачу и огню одолъти могло. Да ти

босански крстяни нису били люди свътовни него калуђери, међу коима се дакако налазило и свештеника, истина е бълодана. Горня исправа зове их иврично монасима (fratres); у писму объини дубровачкой пише г. 1404 дъд босански да им шалъ по войводу Павла (Клешића) свое стройнике и крстяне (Види стр. 135); у повельи 1453 19 Юлія, койом ерцег Стыпан прашта сину своме Владиславу, што се нъга одметнуо біо, чита се ово: "Постависмо свъдоке и средителе въре наше дъда босаньскога и ш нимь 12 поглавитієх крьстиянь и 12 нашіскь племенитькь властела,. (В. стр. 133). Кои су пак ти поглавити крстяни, види се из другога листа ерцегова од истога дана и године; "и 12 строиникома, међу коием буде господинь гость Радинь, (Микл. 459). Овай достоянственик цркве босанске біо в найпрів крстянин, па старац, найпослъ гост. (Дан. ръчн. 18).

Но од куда и за што е баш име то надънуто само калуђерима босанским? Ово е една од толиких особина у оной пркви, за кое смо већ горъ примівтили. Види се да е око римске пропаганде йоште у почетку прогонства запело било и за то име, пошто се у наведеной исправи калуђери морадоше обвезати, да се неће у напріед звати само крстяни но и браћа, да се не би кроз то обида чинила другим крстянима — ne singularitate nominis aliis Christianis injuria inferatur, — а у самом дълу за то, што су називанъ то усвоили били богомилски и катарски еретици. Ключ за одгонетку тога осебничног назива, кой би обшти бити имао, читатель биће га нашао у ономе, што смо рекли о

врархичноме устройству богомилске вреси, указавши на строго аскетично живлене грчко-славянских монаха. Као посвуд на истоку у старо доба, живили су и босански монаси барем у почетку понайвише у мъстима осамлъним, скровитим и планинским, у рієдкоме дотику с осталим народом; настояли су да се точно извршую прописи еванђеля, нарочито изваньска правила найстрожів аскетике, те су по даноме объту мучили тівло дугим постима, уздржаваюћи се од меса, яя и сира; ранећи се едино рибом, воћем и зелъм, — у чему се донекле сравнити могу с атонским монасима тако званим келліотима. У той аскези и у другим делима еванђелске правствености, била им в сућност христинина према свътской журби и мишлъню; у ньой налазаху главно средство за спасенъ душе свое и въчно блаженство. Тко е читао црквене кныиге о калуферству, намъріо се доиста на честе и велике похвале чину томе, нарочито строгим пустиняком, гдв се с истим анђелима испоређую. За то и босанска црква биће те свое узормонахе сматрала за найсавршении тип христянскога живленя, за праве христяне, те их в по томе именом крстяна' κατ' έξοχην штовала. О томе имену йош нам в примістити, да се єдино налази у србским споменицима. Дубровчани найближи босански сусъди, кои су кроз неколико столъћа били у тівсноме пріятельству с оним народом и господом, тргуюћи и државне уговоре с ньима правећи, када би год у таліянском или латинском езику писали о босанским крстянима, или их мимогред camo споминяли, нису их звали иначів него paterini, patarini (един. paterino), дієлени их вазда од свътовняка'; чим се такођер доказув да се под овом рівчи вдино босански калуђери (крстяни) разумъти имаю.

Пошто смо рекао бих доказали истоветност босанских крстяна с монасима о коима говори исправа од г. 1203., огледаймо сада сустав и устройство тога калуђерства и одношай му к држави. И овдъ служиће нам темельом горны докуменат као найпоузданіи извор, а што у нъму не достає, стараћемо се попунити из упутства обћине дубровачке своим посланицима. Што нам се найпріє у оной исправи предочує ест факт, да су босански крстяни саставляли међу собом нарочито яко и уређено друштво, браштину (societas fraternitatis), ред (ordo), чин (religio), те су се као такови разликовали од миряна' начином живлъня (in vita) и обхођенъм (conversatione). Овакови тівсан међусобни савез предпоставля правила, по коима су се чланови друштва управляли, и према ньима живлънъ свое удешавали. Нигдъ ние назначено каква су то бида правила; но калуђерска свакако, што се види из свега садржая исправе и по цієли самога друштва. Као монаси цркве православне (у исправи шизматичке) ние сумнъ да су им и прописи били исти, што их написа св. Василіє за калуђере, и Райналди саобштаваюни онай докуменат (Annales, r. XIII) нис доиста погрієшіо назвавши оне свештенике монасима св. Василія і. Али и да не би тако било, ствар ние баш тако важна; доста е и то, да е правилник чланове босанскога калуферства у едну обштину везивао.

<sup>1</sup> О. Августин Тейнер у збирки: Vetera monumenta Slavorum meridionalium. Tom. I. рад. 20 назива их такођер: Monachi Bosniae Schismatici.

Много в важнів за нас да развидимо устройство тога босанскога крстянства. По горньой исправи чин калуђерски у Босни саставляху свештеници (Presbyteri), кои се у домаћим споменицима називаю без изнимке стройници (Ministri код западних Катара), и прости калуђери или крстяни у ширем смислу. Неколико тих стройника долазе у исправи као старъшине (Priores) свега осталога братства, ковга су по обштой жельи (ex voluntate omnium fratrum nostrorum) заступали на ономе светчаном акту пред послаником римскога првосвештеника. Ови су старъшине били по свой прилици настоятельи, игумани манастира'2. У споменицима долазе такођер на много мієста и старци (у западних Катара seniores, anciani, ancias), лица достоянством а можда и годинама старія међу стройницима. Како є већ речено, поред крстяна-стройника било в у босанской цркви и простих крстяна-монаха. Кадкад се ови у споменицима вову само крстяни, и стое на посе од стройника и стараца. Тако дъд пише дубровачкой объини да йой шалъ свое стройнике и крстяне (Спом. Пуцића, 50, 51). Ово не треба да нас мете, када исто опажамо и у прав. цркви, гдъ се под именом монаха' разумівваю обично калуфери неосвештени. А да се оваких простих монаха налазило у Босни потврђув се тиме, што се старъшине обвезую у исправи папином легату да ће по

1 Дакле по прав. обрасцу исто што вромонаси.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> И данас се у доминиканским самостанима игуман зове Prior; а зна се да су доминиканци у Кулиново доба били на челу босанской пропаганди. Писац исправе употребивши рісч Priores, ямачно є имао на мисли званіє старішине у доминиканском реду.

свима манастирима држати и свештеника, кои ће недъльом и у светковине служити барем литургію. (Per singula loca nostra habebimus sacerdotes, qui dominicis et festis diebus, adminus missas debeant celebrare etc.).

Кое из онога што смо повише рекли, кое из често напоминяте исправе дав се ясно видити, да в простих крстяна у Босни на брою било много више него стройника. Зна се из црквене исторів да е овако било и на истоку у прва па и у потоня времена калуђерства, те се обичай овай сачувао нарочито и у светой гори до данашнъга дана. Атонски монаси, вадећи неколико вромонаха и стараца у свакоме манастиру, баве се и данас найвише землъдълством и икономіом, а келліоти обично коскаквим занатима, чим себи храну набавляю. Босански ти калуђери по исправи од г. 1203. живили су скупа у манастирима, кои се налазаху у скровитима тієсним долинама, опасаним одасвуда високим горама; чим се ипак не исключуе да є и строгих пустиняка међу ньима бивало, кои удалени са свим од свіста осамлени живот проводище. Да є манастира' било у Босни томе има и друга потврда: упутство дубровачке обћине поминв их с том само разликом, што их вове просто кућама: саха

<sup>1</sup> В. Журналъ мин. народнога просвъщенія 1849 Марть, стр. 341, 342.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cœnobia in abditis montium convallibus habent: ubi Matronæ quæ ex aliquo morbo evaserunt, sanctis viris certo tempore ex voto servire se dicunt; atque ita inter Monachos mixtæ una vivunt, quæ quidem adhuc durat. Види: Raphaelis Volaterrani Commentariorum urbanorum octo et triginta Libri. Parrhisijs, 1515, fel.

de Patareni (Спом. Пуцића, св. І. стр. V)!. Овакова кућа или самостан біо є рекао бих г. 1415. у Вучебожане негдъ около Сутиске (?), куда є свепочтени мужь Влатко Тумрьлик крыстянинь дао преністи тісло погублънога оне године знатнога войводе Павла Клешића, пошто га є найпріє ополо на мъсту погубишта Парена поляна?.

У домаћим споменицима нигдъ се не налази ни рісчи, да є у Босни поред калуђера' било и калуђерица. Ипак ние сумнъ да є босанска црква и ньих имала. Томе є свъдочанство исправа од 1203. г., у койой стои да су онда монахинъ живиле засдно с калуђерима, те с тога представници босанских крстяна обећаваю папином посланику, да ће у напрієд бити одіслъне од мушких у спавалиштима и трапезаріяма<sup>3</sup>. С овим се подудара од чести што Мавроорбин вели у свойой исторіи (стр. 354), позиваюћи се на Рафаила Волатеррана (в. прим. бр. 150), да су женске, коє он називлъ матроне, ишле

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иста римска курія називала би кадкад у среднъм віску манастире кућама (domus). В. Storia dei frati minori di Donato Fabianich. Т. II. 435, 439.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Я овако тодкуем рісчи дубровачкога извъстителя и очевидца Ивана Гундулића републици под 23 Авг. 1415: Vlatcho Tumarlich patereno.... andò al corpo de Pavle, e faralo portare a Vuceboxane. (Спом. Пуцића, 1. Свез. прим. стр. XV). О Владку Тумарлићу види: Микл. Мопит. стр. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fœminæ vero, quæ de nostra erunt religione, a viris separatæ erunt tam in dormitoriis quam refectoriis, et nullus fratrum solus cum sola confabulabitur, unde possit sinistra suspicio aboriri. — Колико 6 у томе заєдничком живльню обоєга пола суште истине, према ономе што 6 исторички извъстно о строгомонашким подвизима богомилских крстяна у обште, оставлям будућему критичноме историку босанске цркве да оцібни.

у вретичке манастире, и ондъ се за ков врівме бавиле гледаюћи болестнике, убоге и т. д.

Манастири и домови босанских крстяна ако су можда и живили од чести од милостинъ и прилога' побожнога народа, имали су ипак своя непокретна добра за свою храну, за потребу цркве и богослуженя. Крстянске старъшине изріском веле у исправи да им манастири имаю баштина' и покретности' (Obligantes nos pro omnibus et loca nostra cum possessionibus et rebus). Но колико е то извъстно, толико се опет не зна да ли су и поедини крстяни као такови могли по правилима реда уживати као своину што би зарадили или иначе стекли. Ако се обазремо на живлънъ ньихово, кое е почетком врло строго бити морало, я бих рекао да им в то било забраньно. Но видимо у исто врієме гдт се и они кашить доста поудальише од прве строгости особито за владаня кралъва; онда су већ ишли по народу, живили су код властела' и при двору кралъвском као духовници, а често као савътници и повъреници, те су их кралъви и велика господа пошиляли за своє и државне послове оближныма далм. обћинама и дубровачкой републици. Тим начином биће се они наравно и за ужитак свой постарали. Тако се за госта Радина знаде да 6 имао доста велики иметак (Микл. Monum. 473).

Истина є необорива да є найяча снага свакой религіи у духовно-нравственоме упливу нізном на своє сліздбенике. Овакови уплив босанске цркве на своє візрне ми смо горіз поменули када указасмо на велики аукторитет, што га она уживаще у народу

и у болярству, колико се то из гдекоих споменика видити дав. Због оскудице у поузданим датама нив нам овдъ истраживати извор нити узроке той босанскога крстянства снази у свътскоме обштеству, и упућуемо читателя на оно што повише о томе мимогред казасмо. Но као наравску последицу уплива тога можемо слободно држати велике оне повластице, што их крстяни уживаху као найзнатніи чин у босанской цркви, као моћна подпора свътской власти, койой своим духовним утицаем на народ, біяху найзгодніє оруђе за уздржанъ мира и спокойства у држави. За гдъкое од тих привилегія (и те рекао бих да су понайкрупнів) знадемо из драгодъна два споменика на тал. езику, тако званоме lingua franca, коим се е од чести писало и у Далмаціи до пріє неколико столѣћа. То су горѣ напоминята два упутства, што их 30. Марга и 30. Априла 1404. даде обћина дубровачка своим посланицима код краля Остое Марину Кабужићу (Caboga) и Николици Перову Пуцићу (de Pozza) ради уговараня мира, и за накнаду штете нанешене Дубровнику у последнъму рату између краля и републике. У тим инштрукціяма налаже вієће поклисарима да покажу и прочитаю кралю повель ньгове и пређашных владалаца дароване Дубровнику, кое исти краль без икаква узрока и на правди божіой погази, и то у присуству свію велможа али особито пред крстянима ; ако би краль на дуго развлачіо голим

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De la qual (poveye) portate le copie che le mostrate et faciate legere in presencia de tutti et maximamente in presencia dei patarini. (Спом. Пуцића, 1858 стр. IV.)

рівчима ствар за кою су послани, нека у виду протеста яче подкрієпе дубровачке разлоге пред крстянима, кральицом и властелима 1. По томе види се ясно уплив и аукторитет крстяна' и у државна дъла, када е Дубровнику било нарочито до тога да се преговори воде у присуству крстяна, за коима редом иде стопрв кральица, па велможе и остала господа. Овай аукторитет ньихов бива йош яснін из овога што следуе. Налаже се посланицима да реку кралю, ако би се потужіо што Радишића одметника и вгова држимо у Дубровнику, да в приступ у наш град свакоме слободан, а краль ето има у свойой тамници другога Радишића, трећи пак живи усред кралъвства нъгова у кући крстяна, еде крух нъгов, и слободан е због слобоштина крстяна', те ако в паметно штовати слобоштине ньихове, йош в мудрів чувати слободу града Дубровника?. У чему се састояху те слобоштине крстяна' у Босни, види се од чести из писма истога краля Остоб и дъда босанскога дубровачкой объини у послу войводе Павла Клешића (Спом. Пуцића 1858. стр. 50). По овоме в довольно ясно да су манастири у Босни били права утецишта невольницима, кое

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Et vuy in presencia dei Patarini, de la reina, et de baroni et Zentilomini quanti più porj debiate dir etc. (Ibid. crp. VIII.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Et specialmente se ne da colpa del Radissich che sta in Raguxa et vuy defendete cum la libertà de la terra et pluy gh'el ha 1-n altro Radissich in prexon sua, et lo terzo in mezo del so regno in una caxa de Patareni et manzava lo pan vostro, et era franco per le franchicie dej Patareni; se ben fatto a non romper le franchicie loro quanto mayormente dee esser libera la franchicia de Raguxa la qual è città murada (Ibid. V.)

правда или людско самосилъ прогоняще. У тим мъстима налазаху они подпуну сигурност, ер их закланяще од далега прогонства аукторитет и повластице цркве, койой би се утицали. Я бар овако мислим, ер горнъ рісчи о Радишићу тежко би се друкчіє толковати могле. Томе се є праву утецишта, негда и у прав. цркви постоявшу, траг сачувао до данашнъта дана у погдъкоим мъстима западнъ цркве. Но йош е ячи доказ црквенима и калуђерским привилегіяма у ономе мъсту упутства, гдъ изрично стои: ако би краль пристао на мир нека изда повелю за въчити мир, и потврди све повель свое и старе господе босанске и србске дане Дубровнику, па нек се закуне он, кральица и великаши а допусте крстяни, као што в овима обичай . У случаю пак да би се договаранъ развргло, онда вієће налаже поклисарима да се опросте с кралъм и поврате кући, ударивши оним путем што им се буде свидіо да в найсигурніи, узевши за пратіоце онолико крстяна и других колико на у од потребе за свою безбъдност 2. Из овога се види, да су въшти сусъдни Дубровчани (а тко е боль од ньих босанске обичає познавати и цієнити могао?) тек онда државне уговоре с Босном држали за твр-

<sup>2</sup> Et dito sopra de zo quanto a vuy parerà cum le plu belle parole et modi a vuy pare, tollete licenzia da luy et tornate a Ragusa, la via che ve par plu segura, tenendo quella scorta de paterini et de altri che ve par per vostro salvamento (Спом. Пуцића стр. VIII).

<sup>&#</sup>x27; Che el ve ne faza 1. poveya de paxe perpetua et confermacion de tutte le soe poveye et dey antixi signori de bossnia et de Sclavonia a nuy fatte cum sagramento so et de la reina et dey baroni et cum permission dey patarini segondo uxan li ditti. (Спом. Пуцића 1858. стр. V.)

де и валяне, пошто су на то пристали крстяни (исто што и црква босанска), било то изричним приволеньм или можда само благословом, што ми се чини да е въроятніе. Уз оваки велики аукторитет босанских крстяна' у држави, код толикога духовна им уплива на народ ние се даль ни чудити, те су дубровачка господа у случаю ялова исхода свое посаобине напрієд се постарали, да им се поклисари безбъдпо дома врате уз пратню неколицине истих крстяна'.

Оволико ми є било казати о босанской цркви и нъноме свештенству. Ако би се коме од штованих читателя свидило да є расправа кратка, површна а донекле и сухопарна, нека припише више оскудици (о койой горъ напоменух) у историчком градиву, коим сам располагати могао, него вольи мойой. Моя в намъра била написати исторію а не роман; те с ове точке гледишта валяло ми в савъстно чувати се да што не додам, кое би предмету можда већу пріятност прибавило и читанъ више осладило, али на уштрб историчкой истини. У овоме положаю пишући повієст што сам могао чинити, него да се строго држим правила нених, ма грађа и оскудна била. С друге теши ме надежда, што в овдъ тек почето други ће въштіи продужити, па буде ли искрене воль ако да Бог сренно и довршити.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Може се становито рећи да су фратри малобраћани добро знали за ту претежност босанских крстяна; ер пошто им пође за руком у првой половини XIV. віска утемельити у Босни римску цркву и многе йой приврженике прибавити, главна им є брига била да би како задобили еднаке повластице и свойой цркви, не обзирући се баш много на то, што им у томе узор біяху босански крстяни. Томе су доказ двіє повелъ у споменицима Миклошића 378. 460.

## Црква є босанска православна. бретички уплив у цркви босанской и нѣгов нестадак.

Речено в горѣ (стр. 128) да се православів у Босни яче учврстило настоянѣм Кирилла и Методія и ревностних им ученика. Речено в такођер да густа магла застире почетак босанске цркве, те се о станю нѣном ништа извѣстнога казати не може. Найстаріи до сада познати акт о екзистенціи нѣной то в вишекрат приведена исправа од г. 1203. По той исправи црква в у Босни била православна; што потврђую такођер и западни историци. Тако између иних вели Фарлати: ante circiter annum 1136. Ecclesia Bosnensis сит сеteris Ecclesiis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Чим доказуе Фарлати да су Бошняци около 1136. г. опет прешли к римской цркви? Та ние ли и послъ па до данашнъга дана огромна већина остала православна? Код овакога историчког факта требало би доказати, да се народ босански послъ оне епохе опет изневъріо римской цркви. А када? Коим поводом? То су голе рісчи.

Serblianis a Romano pontefice jam pridem sejuncta et Photiano schismate implicita, in erroribus graecorum versabatur (Tom. IV. p. 43); — Мато Караман Арцибискуп задарски то исто вели, само што он истини сходно даль тврди да в прав. црква била едина у Босни све до бана Стефана: La Bosna seguiva il culto greco a occhi chiusi fino che il bano Stefano Cotromanno guerreggiando col nuovo imperatore (Stefano Duscian), il quale colle conquiste propagava il rito, e col rito dilatava le conquiste, ravvedutosi dell'errore, ed avvedutosi del pericolo non abbandonasse la superstizione serviana ed abbracciasse il rito romano. (Informazione di Mons. Caraman Arcivescovo di Zara per rapporto a' Serviani di rito greco etc. од 10. Априла 1750; у рукопису). Црква та у нашим споменицима називлъ се црквом, въром босанском. Кад узмемо да се она по истим споменицима изрієком разликує од вфре римске і; кад узмемо да осим те двіє цркве треће у Босни онда ние било; кад разсудимо да су сви банови из куће Кулиновића и потоньи владательи — бани и кралъви — из дома Котроманића рођени у прав. цркви, логички бива од туда довод да се под именом цркве босанске едино црква источна, православна разумъти може а и мора. Али исторички такођер стои, да в поред цркве босанске и римске посто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У писму дубровачке обћине кралю Твртку од 14. Априла 1442. чита се ово: шбетвјемо да мв се шправи що бвде порвчити и наредити 8 свомь листв подь своншмы шбичаншмы печатю кои бвде вписао прьдь редовници римьске вјере или вјере босанске (Спом. Пуцића кнъига 2. стр. 105).

яла у Босни и срес имено богомилска, коя се йош у врієме, када цркви римской онамо не біяше ни помена, утврала у срдце босанской, те се почела у земльи ширити и мах то већма над овом отимати. На ову срес указус найпріс горня исправа од г. 1203. По той исправи прав. босански монаси називаху се онда већ крстяни по обичаю богомилских сретика, те су за то морали обрећи папи да се у напрієд неће тако звати него браћа (Nos autem de cætero non Christianos sicut hactenus, sed fratres nos nominabimus), нити да ће се дружита с Манихеима или другим вретицима (et nullum deinceps Manichaeum vel alium haereticum ad abitandum nobiscum recipiemus). Из те исправе види се такођер да е тада у Босни било манастира' без богомоля', без олтара', без крстова и свештеника; цркава, у коима се не би служило о недъляма и празницима, — других опет цркава, у коима се нису читале кныге старога завъта; види се завладавши онда обичай да су у манастирима монахинъ с монасима забдно живиле, те се услъд нереда тога народ одвргао біо од исповъди и покаянія. Очевидно е да су се ова, и друга злоупотребленя као пород богомилства увукла била у босанску источну цркву настоянъм вретичких учителя, коима в свуда па и у Босни прва брига била да се под споляшньом притворном смиреношћу, и строгим пустинячким живлънъм увуку у манастире међу калуђере, чин тай као найзнатніи своим ученъм искваре, те од туда и остали върни народ окуже. У инима главним догматима може се узети да с речена црква била онда са свим чиста; ер да е што противно

томе учила, представници йой били би се ямачно на захтеванъ папскога посланика одрекли и тога у свойой изяви. Тай testimonium a silentio римскога легата овдъ в врло важан. Али о той вреси у Босни, да мимоньем приватие списатель, дознае се найболь из двію папинских посланица: єдна є Йована XII. Младину бану босанскоме и рватскоме (Raynaldus Tom. XV.); друга папе Евгенія IV (Tertio Idus Martii 1445) Томи бискупу хварскоме и легату нъгову у Босни. Прва се тиче више злих религіозних обичая, што их сретици расплодище у простоме безазленом пуку свойом привидном побожношку, него црквених догмата. Друга в за наш предмет много важнія. Она набрая поєдинце главне заблуде босанских вретика, пребацуюћи им да уче докетизам т. е. да е само привидно ваплоћенъ, страданъ и ускрс Христов; да примаю два првобитна начела, оба равномоћна, т. е. дуализам; да одбацаю стари завът а нови кваре, женидбу осуђую као вражіи посао, држе да су нечиста ела, што их Бог саздао людима за храну 1. Ако муком мимоилази остала крива ученя, за то их не исключує из сретичке догматике. Овай недостатак допунюе прва булла Младину, у койой се говори да се онамо (у Босни) запуштаю цркве, литургія гази, тамани ред свештенички, не по-

¹ Ipsi sunt, qui ministerium divinae Incarnationis simulatorium fuisse contendunt, ita ut incarnatio filii Dei, passio, resurrectio non vere sed apparenter credantur exhibita... Hi sunt qui diabolo parem omnipotenti Deo exhibent principatum duo ponentes prima principia, unum malorum, alterum bonorum: hi sunt damnatores veteris testamenti, mutilatores et corruptores novi; hi sunt qui nuptias damnant, qui cibos a Deo ad usum hominum creatos immundos affirmant. (Farlati Tom. IV.)

читує крст частни нити жувотворећа тайна причешћа, а у више місста' (plerisque locis) да се не зна ни за само крштенъ, што е почетак религіи.

Овако вели римски првосвештеник. Када се ово испореди с оним, што смо већ другдъ казали о въроученю Богомила' и Катара' на основу источних и западних списателя, нарочито пак нашега презвитера Козме и калуђера Доментіяна у житію св. Савве, очевидно е да е босанска ерес у главноме била што и богомилство, и сродна такођер сувременой вреси катарской на европскоме западу 1. Овдъ нам е примістити да о той босанской среси нема нигдъ помена у домаћим изворима, што угледаше до сада свътлост, као да нигда ние постояла. Можда коме, истражителю отачаствених старина пође за руком те пронађе с временом и такових домаћих споменика, кои би нас у станъ поставили да у специфично то босанско кривовърство, у дух му и религіозни характер непосредно с точке гледишта исте вретичке партав погледамо, те га болъ него до сада проучимо и критички оцієнимо. Да се по срећи то згоди, тко напредніи од домаће наше исторіє! премда се я од истраживаня тога маломе успъху надам, промисливши на люту судбину коя постиже босанску у обште цркву, и на оно што ћу йош да кажем о неразвитоме богословском систему код сретичке странке у Босни.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Папа Иннокентів III чисто вели да су босански еретици исто што и Катари: qui de dampnata Catharorum heresi sunt vehementer suspecti etc. (в. Monum. vetera Slavorum meridionalium August. Theiner. Romae. T. I. p. 20).

Видили смо да в Босна, одвоивши се од других србских жупанія, почела за рана уживати и стицати свою политичну самосталност, живот, обсег и име. За то су йой и владательи штитили што в год специфично босанско на темелю већ ударене религіозно-славянске просвъте, чуваюћи землю од туђега уплива, біо грчки, србски или западни. За врієме те осамліности државе босанске, стадоше се у ню увлачити за XI. ст. въроятно из съверне Мацедоніе кроз Србію славянски еретици (крстяни), о коима се зна да су особито заузети били за ту славянску просвъту, те баш с тога мрзили на латинско свештенство, што се противило уведеню народнога взику у цркву. Као народняци доносили би собом с еретичким ученъм и народно чувство, а тиме ласкали и правительству, коме самосталност Босне біяше особито на срдцу. Дошавши у Босну нађоше православну цркву слабо устроену, на своя домаћа средства ограничену, у рієдкоме можда црквеном саобштаю с византіом, а с друге у честоме непріятельском дотику с оближньом црквом римском. У таким околностима ондашив босанске цркве, придруживши нови учительи с обште признатом ревношћу свойом за разширенъ ереси и споляшню побожност (в. стр. 66. 67), сва в прилика да су владом и народом босанским били радо примлени. Користећи се том наклоношћу стадоше упливом своим дълати на цркву и религіозно одганнъ народа у духу и по начелима дакако народнобогомилским, и у томе настояню до тога успъще, да су постоявшу до тада несталну црквену организацію замієнили чисто народном али по узору и крою єретичкоме. Од туда оной цркви у споменицима специфично име: црква, въра босанска; од туда такођер свештеницима мъсто грчких имена чисто славянска; од туда такођер славянски називи за означенъ црквених чинова и достоянства, на примър дъд, гост, стройник, старац, крстянин, што в све без сумнъ пород славянскога богомилства, у коме видисмо да су имена та постояла. И овдъ нам в мимогред опазити да су називи ти, што нам дохранише домаћи споменици, едини податци по коима се из отих извора наших можемо домишляти о босанской негда вреси. Наринувши вдном они кривовърци босанской цркви изваньски народновретички облик, наравно да се нису тиме задовольили; они узеше уплив свой и на саме догмате распростирати.

Питанъ е сада: 1). С ли уплив тай то више у Босни напредовао; 2.) Да ли е сву босанску цркву поеретичіо; 3.) Ако ю ние сву поеретичіо, а оно докле ю е захватіо. Колико е ласно одговорити на прва два питаня, толико е трудно рієшенъ трећега. То е мал не гордієв узао у црквеной исторіи Босне, у коме су се конци религіознога живота и въроученя страшно замрсили. Гледаћемо да у тай мрачни хаос гдъкои зрак свътлости пустимо, док срећніи кой истражитель не успіє, да на основу больих и већих дата, него што их ми имадосмо, и сами узао размрси.

Године 1203. црква босанска представля нам се у сзгри т. с. у главним догматима истина као православна али и такова, у кою се разне сретичке заблуде већ увукле биле, и темель здравой науци то већма подкопале. Од тада кроз читаво XIII. сто-

лъће врес в примътно расла и ячала. Ово вретичко напредованъ траяло в навластито за прве половине реченога віска под владом Кулиновића, што нам потврђуе повъстница. Учительи кривовърства окуживши едном прав. калуђерство, могоше се од туда ласно под плаштем велике смирености и споляшнъ светинъ, какови се свуда на истоку и западу показивали, умилити господи, великашима и самоме бану, милост и повъренъ пыихово задобити, те господу босанску већином ако не од въре православне отуђити, а оно йой уселити немарност, равнодушів к прописима нъним. Зна се за Кулина да с крстяне особито штитіо и уважавао, држећи их као што свъдочи исти папа Иннокентіе, у писму г. 1200. кралю Емериху за праве христяне, и цієнени их више него католике. Тако су се за истога бана упознали с ереси на рієци Босни два она брата из Сплета (в. стр. 93), те ю из Босне унівли у бискупів сплетску и трогирску, придобивши онамо секти многе приврженике, кое послв прогна Бернард арцибискуп сплътски а Кулин их радо прими у свою землю. Да в врес та чврстом ногом онда стаяла у Босни, и већи мах узимала потврђуе и то, што су се исти удальни у южной француской Катари, као што явля Конрад бискуп од Опорта колеги своме владици ротомагенском (ако с извъштай само истинит или не буде претъран!) подвргли били папи Албигенза', кой становаше на граници Далмаців и Бугарске, куда су вели сви западни Катари обратили своє очи (в. стр. 104). А йош є ясніи доказ томе ячаню босанске вреси наставше онда прогонство на ню од стране римске цркве и угарских

кралъва по налогу папе. У тим прогонствима преднячише доминикански фратри; уз ньи присташе читаве войске лютих крижара. Настаде люта очаяна борба с ужасним послъдицама по бієдни народ, землю и матеріялно благостанъ ньно. "Не біяше, вели И. Кукулъвић "Риму и западу доста што су се миролюбиви югославяни понайвише нъговим упливом завађали међу собом. Он в противу ньих, а навластито на малену Босну подизао исте силне войске крстоносне, коима се в вдва велики свіст азіятски противити и обранити могао, (Архив кн. II. стр. 3). Ова су религіозна нападаня траяла кад већом кад маньом жестином све до пропасти кралъвства; али найгрознія біяху за свега XIII віска. Па поред свега тога срес се ипак йош неко доба одржа у Босни.

А што в међу тим од народне цркве? Какав йой в за цієло оно врієме положай? Нізно є станіз било управ жалостно. С едне стране римска воена пропаганда, койой цівл да с кривовърством искорівни и православіє под видом дакако манихейства; с друге роварство сретика' у самоме надру наном, кое се то више ширило. Успъвши еретици угиъздити се у босанской цркви до тога степена, да су саставляли найважній йой чин - калуферство - ако не можда исключиво а оно свакако у великом брою, сва дълательност нъна за сачуванъ чисте христянске науке и нравствености у народу буде кроз то силно поремећена, и може се слободно рећи посъчена. Шта више снага се нъна до тога сманьила била, да в пасивни само одпор вретиштву давала. Ипак усред тих непріятних по ню околности, поред све крайнъ слабости нъне, успркос прогонству од Рима и ровареню еретика, Промисао е цркву босанску као православну сачувао. Као што Риму не испаде да ю подярми, тако ни еретиштву да ю са свим посвои. Да е православном и далъ постояла, томе имамо доказа, у исторіи па и у истим споменицима. Као што рекосмо бани и кральви од почетка до кончине кральвства сви су готово били у ньой рођени и одгоени, ако се у осталом и привнати мора да се нису увък прописа нъних строго држали; они су народну свою цркву сваком пригодом штитили, поштовали и суду се нъном подвргавали. Ако е можда и гдъкои епископ цркве босанске, еретиштвом заражен, злим путем ударіо, други су йой опет върни остали. Оволико е ми-

<sup>1</sup> Међу ове послъднъ владике ставлям Милована, Радогоста, Данила, за кое вели исти Фарлати да не біяху еретици; а да су били епископи римске цркве, као што он тврди, тежко є въровати а йош теже доказати, ношто є извъстно да онда ни трага цркви западной у Босни; пошто за Милована и Радогоста народна им имена свъдоче да су на босанску цркву спадали, а за Данила исти западняци (Dobner. Tom. II. p. 526; Katona. T. IV. p. 602 seq.) изрично веле да є штитіо патерене, те га за то Бернард сплътеки по налогу папином (с коим правом?) проклео. О Радогосту нак да га в Бернард арциб. дубровачки баяги посветіо за владику босанскога (Farl. IV. 44) примънуєм, да се Мавроорбин и неки И. Марин Гондола, на кое се позива Фарлати, не слажу ни у имену нъгову ни у години тога посвећеня. О томе посвећеню Радогоста не споминъ Дубровчанин Рести. (Annali di Ragusa у рукопису, стр. 135). Он вели само да є тай владика припознао (riconobbe) за старъшину арцибискупа Дубровачког, и додає о нъму ове многозначеће рісчи: non sapeva le lettere latine nè altre, eccetto che slavoniche. На какав біяще то епископ римски без настве? Но било што било, свакако тай Радогост међу сретике ние спадао. Колику въру заслужую у обште дубро-

слим довольно да се позна како е црква босанска православіе сачувала кроз цієло врієме религіозних ратова, успркос западной пропаганди и сретичкоме настояню. За йош већу потврду валя нам приністи друга два найяснія доказа, да є она православном остала и за послъдних година издишуће кралъвине. Ерцег Стыпан у повельи од 19. Юлія 1453. праштаюћи сину своме Владиславу одметништво нъгово и непокорност ставля за сведоке изяви свойой - кога? дъда босанскога и с ньим 12. поглавитих крстяна, те вели да су они средительи въре нъгове 1. Стъпан біяше ревностни син цркве православне, са кое ревности Фарлати га чисто зове Тоparcha Schismaticus (Т. IV. 175); као такови он не би ямачно въру босанску свойом назвао, да в ова онда вретичка била. — Другу потврду налазимо у опоруди истога ерцега од г. 1466, кою написа сво-

вачки историци, особито гдѣ се тиче источне цркве, види се из самога Фарлатіа, а могао бих до потребе потврдити и другим доказима. Навешћу само едан примър. Пише Фарлати (IV. 66) а за ньим Шмит (I. 133) да е краль Стефан Твртко II одправіо біо г. 1433 на базелски сабор своя четири єретичка епископа (?): дѣда, госта, старца и стройника, но да их сабор не хтѣ примити, и позивлю се на Дубровчанина Лукара. Я сам нарочито све списе онога синода прегледао у збирки Манзіа, али о той посаобини нигдѣ ни спомена. Мећем далѣ међу владике цркве босанске дѣда Мирослава, коега се име чита у даровници краля Стеф. Уроша цркви Ратачкой међу другима прав. и рим. епископима (Микл. 69); найпослѣ два Омућевића — Радингоста и Радослава — за кое тврди Фарлати да су били православни (Græcaniei ritus).

И на то постависмо свъдоке и съредителе въре наше дъда косънскога и ш нимъ кі поглавититехъ крститань (Микл. 460. 463). Средитель 6 што латински administrator (В. Даничића рјечник, стр. 253).

йом руком Давид прав. митрополит Милешевски. У ньой вели Стыпан да су Радин гост и митрополит редовници нъгови; (и доиста за госта Радина тврди Мавроорбин да є біо Мопасо di S. Basilio е confessore di Erceg Stefano р. 388). Би ли митрополит назвао Радина редовником ерцеговим а узань и себе поставіо, да є Радин, кой несумнъно спадаще к босанской цркви, біо истинито єретик?

Из довдъ казанога ипак не слъдуе да е у той цркви било само чисто злато. Као што већ рекосмо доста се косчега увукло у ню богомилскога, што йой богослужбене обреде и дисциплину кварило. Нарочито за споляшные облик и брархични организам изн може се слободно рећи да 6 біо 6ретички. 6 ли се пак и докле такнула врес и догмата и нъга загризла, не зна се чисто. Свакако по ономе што предпостависмо догматички в квар морао бити незнатан, нити се под никои начин испоредити може с огромним превратом, што га иста ерес произвела у римской цркви на европском западу. Онамо є друге половине XII. віска унутрив устройство катарства било већ довршено; ерес е имала свой строго опредълъни систем, по коме су йой учительи неуморно радили около разширеня и утврђеня секте не само практички проповівданъм но и писмено, теоретички. Мимо господуюће римске цркве онамо се подигла била чврсто устроена еретичка обштина, снажна броем тако званих вфриих (credentes), кои у крстянски чин, праве сретике, йоште не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> wдь редовниковь мојехь господина гости Радина и господина митрополита Давида (Пуцић. кн. 2. 126).

спадаху, принадлежени ипак секти као изваньски чланови. Свега тога као да ние било у босанском богомилству. Видили смо другдъ како в богословски систем код славянских еретика у Бугарской неразвієн остао, чему є донекле приписати и брзо скончанъ секте у оним странама. Када се до тога сретичкога система ние могло доћи онамо, гдт е славянска просвъта найпрів усађена и трудом Методіввих ученика ліспо цвътала, то тим манъ у Босни, овой земльи религіозних крвавих боєва, кои су сваки умствени рад силно прівчили; гдв се услед римске пропаганде брой прав. христяна примътно манью, а и народ у душевноме развитку далеко заоставши за дуалистичке и метафизичне шпекулаців богомилства неспособан біо. По томе мислим нећемо погрієшити ако узмемо, да се єретици крстянскога чина у Босни нису толико занимали разлаганъм основних начела секте, колико да своим аукторитетом, што га са строгости живленя уживаху, и аскетичким практикама делаю на народ у вретичкоме смислу - чим се дакако ишло на руку то већему слабленю вере, то ячему занемареню релилигіознога живота у народу, коєг трагови на жалост повлаче се онуда до данашивга дана. С тога еретичког уплива нема Босна старих цркава ни манастира, као што се сачувате у Србіи и Ерцеговини; ер што е цркава у Босни, изузевши ныи неколико, све су подигнуте у найновіє врієме.

Што се врес у Босни нив могла са свим удомити, томе су доста помогла иста религіозна гоненя од стране запада. Она су срећом то добро произвела, да су вресеучительи, не могући обладати босанском црквом, стали своим симпатіяма тамо нагиняти, од куда изникоше, куда народношку, езиком и просвътом спадаше т. е. к источноме православію. Одовуда бива ясно, што се неки босански владательи изговараху пред Римом да на крстяне не смієду ударати, єр се ови надаю помоћи од своих сусъда источне въре (Rainaldus XVII. г. 1340) і.

Из свега є овога бълодано да народа єретичкога у Босни ние било, као што видисмо на западу код Катара', гдъ религіозни одношай између савршених (Perfecti) и върних (Crezent) біяше стално опредълън. У Босни се єретиштво скоро на саме крстяне ограничавало<sup>2</sup>; ту му є било гнъздо; и ако гдъкои списательи говоре за патаренски босански народ, очевидно є да су под тим именом узи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Истина 6: за бретиштво кретяна' до пропасти босан. кралъвине могло би се навести, што их Дубровчани у тал. списима зову исключиво именом Патарена, а ови су бретици били по Италіи яко распространьни, и с ньиховим ученьм бине се Дубровчани са честога обненя с Италіом ласно упознали. На то одговарамо: 1. По исправи г. 1202 кретянима звали су се сви босански калуђери у обште, дакле и они што не біяху бретици; 2. Дубровчани по доякошньим споменицима разумібвали су под именом Patarino, Patarini, єдино просте крстяне; єр старца, госта, кои спадаху такођер међу крстяне, називали би их у туђим єзицима истим домаћим ньиховим именом: Dmitar staraç, Radinus Gost; 3. Име то могло є у Дубровчана' остати и с обзиром на пређашню брес крстяна'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ово потврђуе и папа Иннокентіе III. у посланици Бернарду арциб. сплътскоме (1202. 21 Nov.) У томе писму говорећи он о босанским сретицима за Кулина бана, одвая их од осталога народа: Cum in terra nobilis Viri Culini Bani quorundam hominum multitudo moretur, qui de dampnata Catharorum heresi sunt vehementer suspecti et graviter infamati. (Види: Vetera monumenta Slavorum meridionalium Augustini Theiner. Romae 1863. Tom. I. pag. 26.)

мали православне , кои Риму біяху шизматици и бретици . Брой се крстяна из дана у дан то више маньіо по Босни што у религіозной дуготрайной борби, што у изчезаваюной доякошньой подпори ньиховой код правительства и господе, а нешто и обрананъм прав. народа у римокатоличку въру. Чим в пак крстянски уплив и аукторитет у народу слабіо и постепено изчезавао, тим се венма црква босанска чистила од увукавших се у ню сретичких злоупотребленя, док йой од свега наслъдства богомилскога не остаде найпослъ до едино сретичко устройство, те и ово около 1520. са свим изчезну .

¹ Propter multitudinem et potentiam haereticorum Bosenensium in campo manere non potuimus, пише г. 1387 Алберт пріор Вране, запов'ядник войске Шигмундове, об'яни спльтской. (Види: Метогіе di Тгай, 334). Сравни и писмо папе Урбана V. од г. 1369 арцибискупима спльтскоме и дубровачком у Rainaldi T. XVI. N.º 13. — За ячи доказ томе овд'я ми є напоменути, како су гд'якой стари писци дубровачки држали шизму (православів) и патеренство босанско за врло сродно, да не речем истоветно. По историку Рести шизма є догмат а патеренство само обред. Ево што вели Рести о Сандалю стрицу ерцега Стыпана: avrebbe immortale la sua memoria se non avesse macchiato la sua vita ed oscurato la fama con li errori del scisma e rito patareno, nel quale nacque e morì (Annali di Ragusa, рук. стр. 490).

<sup>2</sup> В. писмо папе Иннокентія г. 1355. дужду Градениго, гдѣ се Срби (Rasciani) зову schismatici et heretici manifesti. (Acta arch. Veneti, у Гласнику 1860. стр. 156. 157).

<sup>3</sup> Види: Мавроорбин: Il regno degli Slavi, стр. 368.

з Види: Мавроорбин: Il regno degli Slavi, стр. 368. Неки писци натезаюћи памећу мисле да 6 Богомила' нестало у Босни за то, што су иза пропасти кралъвине примили турски закон. Да речемо да 6 тих бретика онда било у Босни не само међу крстянима но и у народу: кой б узрок нестанку ньихову? Религіозно прогонство од Турака доисто не! Турско є правительство равнодушним оком гледало на христянство, нити є волъло єдну христянску обштину више него другу. Турцима су и данас каурини: пра-

Онда се и у томе начином мирним и неопаженим главна догоди промъна. Православна ерархія пенска замієни дъда и стройнике, и преустрои цркву по обрасцу остале србске цркве. Епископи цркве босанске послъ некога времена пренесу свою столицу из Гласинца у Сараєво; од боляра обоега закона, што біяху тврди у въри ти се изселище у Далмацію и преко Саве; остали много већи дієл са личних интереса истурчи се, а огромна масса простога народа већином остаде постояна у прародительской въри до данашнъга дана чая Бога спасающаго !.



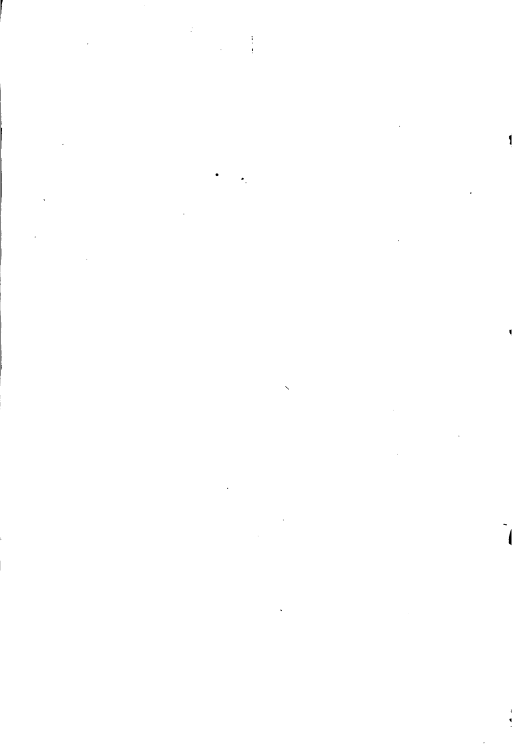
вославни, римокатолици, протестанти; и та 6 религіозна толлеранція нових господара према христянству ишла свакако у прилог босанским крстянима, кои су се ньом окористити могли, да и у напрієд сачуваю єрес и уплив свой на народ. — Што су се пак босански боляри найвише истурчили, томе є найглавніи узрок матеріялна корист, койой чов'як жртвує кадкад и религіозно своє ув'ярен'я, особито ако є ово слабо и занемарено, као што є заиста и било код' венега броя босанске господе са давнашн'я моралнога утицая богомилских єретика.

¹ Кад в ова расправа била већ довршена, дође ми до руку свезак XX (старог разреда) гласника србск. ученог друштва, у коме в преведен с рускога саставак о двієма старинским молитвама. У нѣму се на стр. 148 доста не ясно споминѣ о животопису деспота Стефана Лазаревића (1389 † 1427), како в тай владатель при свршетку свов владе преотео Бошняцима град Сребрницу, и казніо жителѣ као бунтовнике, кои біяху вреси богомилске: се же выси ереси когомильскые сять. Жао ми в што не могох ближе упознати се с том біографіом србскога деспота, те и оне рівчи о богомилству оцівнити у савезу с осталим садржавм рукописа.

# САДРЖАЙ.

# Први дієл.

| I. Исторички преглед югославянства (од I-VII                                                            | страна  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| вієка)                                                                                                  | 1-8     |
| II. Христянство у югославянству (од I-XII ст.)                                                          | 9 - 28  |
| III. <del>Среси у югославянству.</del>                                                                  | 29-41   |
| Манихен. Павликіяни. Массаліяни. Єре-                                                                   |         |
| тичко-слвянски дуализам; нъгово ячанъ и<br>узроци томе.                                                 |         |
| IV. Богомили                                                                                            | 42—98   |
| <ul><li>б) Црква. Єрархія. Богослужбени обреди.</li><li>в) Развитак; падань; престанак секте.</li></ul> |         |
| V. Катари                                                                                               | 99—104  |
| Други дієл.                                                                                             |         |
| І. Исторички преглед државе босанске                                                                    | 107—126 |
| II. Црква босанска                                                                                      | 127—156 |
| III. Црква в босанска православна. <del>Сретички</del>                                                  |         |
| уплив у цркви босанской и нъгов не-                                                                     |         |
| стадак                                                                                                  | 157-172 |



### Предбройници.

Нъгово Височество **Михаил М. Обреновић** княз србски. 100 кн.

Нъгово Височество **Никола** I. **Петровић** княз црногорски. 2 кн.

Православна србска ерархія.

Нъгова светост г. Самуил патріярх Србски.

Високопреосв. Гг. Михаил архисп. біоградски и митр. Србски 3 кн.; Прокопій митр. Захумски 3 кн.; Иларіон митр. Црногорски 2 кн.

Преосв. Гг. епископи: Емиліян вршачки; Лукіян Горньо-карловачки 20 кн.; Антоній Темишварски.

Банялука: В. С. Пелагић управ. и учитель у богосл. училишту 2 кн.; Јово Кнежић за сина Алексу; Прокопів Трифуновић, Тодор Малешић, Ристо Милићевић, Ристо Митриновић; банялучки богосл. завод 4. кн.

**Біоград:** Учено србско друштво 10 кн., г. Јован Гавриловић предсъдник уч. друштва 5 кн.

Вршац (скупіо г. Сима Бакић учитель): Гг. Гедеон Цветић Архіман: Месићки, Кипріян Стануловић Архіман. и учитель Богословіе, Филип Трандафиловић Прота Вршачки, Нектаріе Димитріевић Протођакон и учитель Богословіе, Веніамин Радак парох Вршачки, Борђе Вукашиновић парох Вршачки, Бранко Стояновић парох Вршачки, Теодосіе Радонић Намъсник Месићки, Никола Везенковић парох Загайчки, Димитріе Янковић парох Влайковачки, Димитріе Лазић парох Ватински, Милан Жан парох Маргитски, Бранко Стоядиновић парох Подпорнянски, Есей Панић Администр: Ябучки, Стеван Бошковић капелан Вршачки, Јован

Кнежевић капелан Вршачки, Никола Никашиновић Ђакон Вршачки, Димитріе Бакић Ђакон Вршачки, Васа Каменарски Ђакон Вршачки, Корнеліе Павковић Ђакон Месићки, Никола Илкић учитель Вршачки, Јован Пандука учитель Вршачки, Димитріе Акимовић учитель Вршачки, Бранко Раић учитель Вршачки, Павле Мартиновић писар, Никола Мандукић Економ. Гг. трговци: Ђока Петровић, Пера Формаћ, Јован Ристић за унука Јована, Евта Нсдельковић, Коста Обрадовић, Јоса Обрадовић, Коста Г. Обрадовић; Лазар Јовановић изучени Богослов, Сима Величковић изучени Богослов, Петар М. Мариновић, Петар С. Доча, Ђорђе плем: Бота Звонолія, Петар Ковачевић кроячь.

**Дрниш**: О. Севастіян Лукачевић парох; гг. посъдници: Петар Міовић Цице, Никола Јовић, Стефан Драгић, Алексіє Божи Человък.

**Дубровник:** Високор. г. Константин кав. Петковић Димитрієвић рус. консул. Гг. Степо Скурла каноник, Ловро Кукульица проф., Божидар Янковић парох, Јово Новаковић учитель, браћа Бошковићи, Никола Путица, Д.р Иво Казначић, Библіотека прав. обштине.

Дувно. Жупаняц: О. бромонах Христифор Милутиновић; гг. трговци: Сава Ковачевић, Јово Вукиновић, Лазар Шкипина, Васо Круль.

**Ерцегнови**: Гг. Гедеон Юришић нгуман саввински; Христ. Лумбардић протобрей; Спир. Поповић, Игнятій Злоковић, Андрія Балић пароси; Митрофан Бан адм. М. Подластве, Јов. Вуковић трговац.

Загреб: Гг. Др. Франьо Рачки, В. Ягић, Ъ. Даничић, Петар Зоричић.

Задар: Преч. Гг. Герасим Петранозић Архим., Ђорђе Николаєвић протоєрей, Исаія Олуић Протоєинђел, Лукіян Кундаица Игуман, Стефан Вуиновић презвитер консистор., Никола Вуиновић ц. к. катихета; Никола Кнежевић протоєрей Задарски, Кирил Жежель парох, Јован Брчић икон. сем., Михаил Андреєвић Нођевешт. воени, Stjepan Buzolić upravi-

telj pripravničkog zavoda, D.r Giuro Pullić upravitelj gimn. u Trentu, O. Dragutin Parčić. Gg. knez Manfred Borelli, Frano Grgurević prof., Dr. Antun Kadčić Peko, Nadko Nodilo prof., Петар Петрановић ц. к. чиновник. Гг. трговци: Симо Катурић, Божо Петрановић, Рафаил Обрадовић. Гг. Гимназисте: Илія Беара (скупитель предбройника), Илія Шушак, Димитрій Анђус, Глигоріе Скочићь, Душан Лумбардић, Константин Кулиш, Васо Пріић, Лазо Ђурковић, Георгій Стойковић, Л. М. Томановић, Владимире Јокић, Станко Маргетић, Стеван П. Мартиновић, Крсто Гркинић, Јован Накићеновић, Томо Поповић, Петар Стев. Мартиновић, Драгомир Кончаревић, Петар Мартиновић, Шпиро Рачета, Божидар Новаковић, Владимир Јовић, Крунослав Маргетић, Теодор Паклар, Сава Біелановић, Яков Мартић.

**Имоцки:** Преч. г. Спир. Маргетић за свештенство свога протопрезвитерата 8 кн.

Карловац: Госпођа Маріа Тодоровић от Шиценбург удова ц. кр. Ф. М. Лайтманица; г. Обрадовић Јоцо начелник града Карловца за сина Милана; Трговци гг. Александар Мусулин, Стево Еггић, Слибичевић еt Дринић, Живойновић Михаил, Крек Александар, Банянин Данило за синовца свога Ђуру, Хайдин Стево, Петровић Лука, Миличевић Урош, Кунић Стефан, Славнић Никола, Шкандалски Живко, Браћа Барако, Симић Стево за сина Живка ученика П разреда, Марић Симо. Заводи: Славна Читаоница народна, Србска Школа, Бунчић Јово ц. кр. полковнк, Опачић Филип ц. к. Мајор, Шарац Саво ц. к. надпоручик, Сладовић Мато властелин, Живковић Никола ц. к. Катихета, Беговић Никола парох (Скуп. пренум.)

**Карловци:** Преч. гг. Герман Ангелић архим. 12 кн., Иларіон Руварац архиђакон 7 кн.

Книн: Гг. D.r Lovre Monti načelnik Kninski; Fra Bono Mlinar; Илія Войводић парох Книнскопольски, Симеон Добрієвић пар. Отонски, Савва Новаковић пар. Жагровићки; Илія Бућан ц. к. Фин. чиновник; Спиридон Вуиновић србски учитель; гг. трговци: Александар Катић, Шпиро Саблић.

**Корчула:** Г. Марко Петрановић ц. к. пристав код Претуре.

Котор: Преч. г. Атанасій Чурлић архим. и провикар. гг. Конст. Јовановић протосрей, Димитрій Зец парох Врановићки. Гг. Трговци: Марко Стефановић, Лазар Бербер за сина Любомира, Спиро Јововић, Спиро Квекић, Браћа Радивовић, Саво Мариновић за синове Павла и Јована, Ристо Милић, Јован Радонић, Илія Гав. Поповић, Лазар и браћа Стойковић, Спиро Огићновић, Ристо Суботић чинов. при Трибуналу, Ник. Киріяк Срб. учитель.

**Лієвно:** Гг. Хаџи браћа Куюнџићи; Прото Симо Койда парох, Никола М. Самарџіа; браћа Єрцег Скобла за сина Стефана, Симо Тодоровић за сина Јову 2 ки., Ђорђе Н. Станишић за супругу Ану, Симо Станишић за сина Шпиру, Нико Сливић (?) за синове Симу и Ђорђа 2 кн.

Ман. Крка: Преч. г. Јеротей Ковачевић архим. 2 кн.; Библіотека манастирска; ОО. Єромонаси: Неофит Нъгуш, Софроній Јованчевић, Юстин Трескавица, Амвросій Колунџић, Юліян Иліяшевић. Гг. Тома Лалић начелник Кистаньски, Јово Цвътковић трг.

**Москва**: гг. Иван Аксаков, Александра Николаевна Бахметев, Димитрій Алексъевичь Хомяков.

Мостар: Високобл. Г. Никола Александровић Иларіонов, заступник у рус. консулату 3 кн. — гг. Јоаникіи Памучина архим. митрополитски и кавалер разних ордена 3 кн.; Серафим Перовић архим. Житомишлићки, обдарен напреним крстом 3 кн., Леонтій Радуловић єромонах и ефимер 2 кн., Милутин Говедарица и Перо Божић, свештеници; Јово Перовић, Васо Ивезић и Алекса Чокорило учительи мостарски.

**Обровац**: Рор Pava Zanchi, Петар Петрановић парох, О. Серафим Матавуль адм. М. Крупе; г. Владимир Симић поседник.

Одесса: Гг. Јован Катурић, скуп. пренум. 3 кн., Лазар Катурић 3 кн., Стефан Шутина 3 кн., Христофор Лу-

чић 2 кн., Видо Перазић 2 кн., Никола Павковић 2 кн., Саво Гойковић 2 кн., Арсеній Павковић 2 кн., Иван Митровић, Симеон Перазић, Спиридон Баларић, Стефан Матковић, Спиридон Томашевић, Никола Матковић, Александар Поти, Марко Павковић.

Осък: Г. Коста Крестић рачуповођа жупаниски 12 кн.

**Иешта:** Гг. Јован Јовановић, Стефан Поповић, Сава Чолаковић, Влайко Маински, Стеф. Лекић, Дукан Стояновић, Јован Антоловић, Илія Вучетић, Миливой Топонарски, Илія Огняновић, Миша Димитрієвић, Ђорђе Єремин, Јоца Ђурић, Андрія Сарић, Милан Андрић, Светозар Димитрієвић, Аксентіє Поповић, Ђока Стояновић, Ђорђе Звекић, Тоша Недельковић скуп. прен.

Рисан: Гг. Јован Аврамовић прото; Хрисантій Николабвић игуман, Никола Берберовић, Јован Василъвић, Трифон Комненовић, Спиридон Лазаревић пароси; Јован Рафаиловић кап.; ПетарМиџор учитель, Криле Милиновић посъдник.

Сисак: Гг. Анте Полић, В. Котур, Ђуро Козяк, Иван Дедовић, И. Ткалчић свештеник.

**Сомбор:** Гг. Филип Шпадієр црногорац, препаранд 5 кн., Ник. Ъ. Вукићевић проф. 3 кн., Србска препарандія.

**Сплът:** Гг. Др. Јосиф Димитровић, Никола Димитровић, Коста Вучковић, Никола Васили, Сава Гргуревић, Петар Марић.

Темишвар: Гг. Васа Табаковић прота, Амфилохій од бремић придворни бромонах, Максим Маринковић гим. катихета, Трифун Бранковић пар. администр; а двокати: Стефан Сандић, Ника Јовановић, Новак Груић, Петар Васић; доктори медицине: Бранко Стефановић, Александр Кода; Алекс. Павловић патвариста; Атанасів Каракашевић чиновник. Купци: И. Д. Николић, Петар Звекић, Дим. Ристић, Стефан Лазаревић, Јован Бранкован у предградію фабрици тутор.

Харков: Г. П. Лавровски проф. 15 кн.

**Црнагора** (Скупіо г. Архим. Дучић): Свътла кнегиня Црногорска Милена Никол. Петровић 2 кн.; Кнегиня удова Даринка Данил. Петровић 2 кн.; г. Архимандрит Никифор Дучић 2 кн.; гг. брей Стефан Капа парох цетински, Филип Радичевић Бакон. Манастири: Острог. Боко Пошковић протобрей управитель Ман., Мойсів Станковић бромонах, Перо Райчевић парох. Морача. Висаріон Любиша игуман. Ћеліа. Доситів Кнежевић настоятель. Ж дребаник. брей Матіяш Радуловић управитель. Дуга. Михаил Петровић настоятель. Бібла. Діонисів Глофая наст. Пипери. гг. Радован Марковић, Перо Пилетић пароси. Дробняци. Милутин Церовић, Милисав Томић пароси.

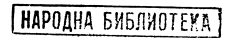
**Шибеник:** Гг. Јован Шушић протоврей и парох; Стоян Мирковић пар. Біочићки, Григорій Вулиновић пар. Канянски, Григорій Стоисавлъвић пар. Балячки.

Скуплъни у читаоници: Гг. Josip Mrkica kanonik, Ђуро Лешо, Крето Бабић, Гавро Петрановић, браћа Ковачевић, Веlamarić Ivan, Јероним Маринковић, Шпиро Богдановић, Илія Скочић, Ђорђе Бошковић, Kosto Kostan. Теофан Поповић и Шпиро Ковачевић учительи; Библіотека србске обштине.

#### Доцніє приявліни:

Гт. Дамян Доброта протосрей; Антоніс Мацура парох исламски.

Котор: Гг. Божо Паладино ц. кр. покраински савътник, Антун Брчић ц. к. окр. савътник; грађани и посъдниди: Томо Липовац, Йован Томовић, Лазар Бербер, Лука Трипковић из Доброте, Павал Каменаровић из Доброте. Г. Мирослав Алачевић.



# Поправке.

| Стр. | . 7        | двъ                  | читай     | двіє                  |
|------|------------|----------------------|-----------|-----------------------|
| ,    | 77         | раздълише            | 77        | раздієлише            |
| "    | 1 <b>5</b> | до половиие VIII     | ,,<br>n   | до половине IX        |
| n    | 16         |                      | ,,<br>n   | разуміє               |
| 77   | 19         | међу те питомце      | ,,        | међу тим питомцима    |
| 77   | 22         | смъщано              | <br>n     | смівшано              |
| "    | 23         | приморіє             | "         | приморъ               |
| 77   | 24         | nerman               | n         | normam                |
| 77   | 25         | исторички            | n         | историчких            |
| ,,   | n          | Арабанашки           | ,,        | арбанашки             |
| 71   | 77         | приморіє             | <b>n</b>  | приморѣ               |
| 7    | 27         | у епископіи баньской | ,         | у епископіи код цркве |
|      |            |                      |           | св. Петра и т. д.     |
| "    | 28         | тешка                | 10        | тежка                 |
| n    | 32         |                      | ,         | одбацали              |
| 77   | 39         | у IX и X ст.         | n         | у Х стольку           |
| 77   | 44         | бтагочастиви         | 77        | благочастиви          |
| ,,   | 30         | извъщье              | 77        | извієшће              |
| 71   | 51         | •                    | n         | и других разногласія  |
| ,    | 57         | примътити ·          | <b>79</b> | примієтити            |
| n    | 65         | Chatarum             | 77        | Catholicum            |
| n    | 69         | частност             | n         | честитост             |
| "    | 74         | стояли               | n         | стаяли                |
| n    | 77         | свечано              | n         | светчано              |
| 97   | 85         | подгризивати         | 77        | подгризати            |
| n    | 94         | прекоцетинскя        | n         | прекоцетинска         |
| n    | 99         | савремено            | 71        | сувремено             |
| n    | 116        | умску                | n         | хумску                |
| "    | 130        | XII n XIII           | n         | XIII H XIV            |
| n    | 141        | установа             | "         | устава                |
| n    | ,          | споменицама          | **        | споменицима           |
| n    | 149        | rogra                | "         | KOG                   |
| n    | 161        | жувотворећа          | "         | животворећа.          |
| _    | 162        | византіом            | _         | Византіом             |

TANK COMPANY THE THE

